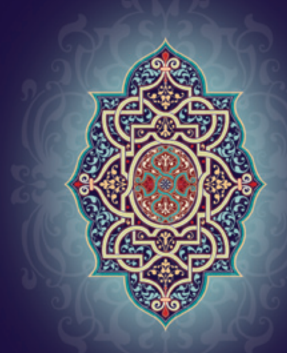
p://www.alahazrat.net

# النوار المتاب يوجي الفران

نصنیف امام احمی*ت درضا*خان مدانهانینه



تاج الشريعة علامه مفتى اختررضا خان دامت بركاته العالية

تخريج واعتناء مولانامحمداسلمرضا





# أنوار المنّان في توحيد القرآن

تصنیف اعلیٰ حضرت امام احمد رضا خان علیہ رحمۃ الرحمٰن

ترجمه تاج الشريعه علامه مفتى اختر رضاخان دامت بركامة العاليه

> تخ تئ وامتناء مولا نامحداسلم رضا





#### جمله حقوق محفوظ هيں

نام كتاب:أنوار المئان في توحيد القرآن مصنف: اعلى حضرت امام احمد رضاخان مليد منة الرطن ترجمه: تاج الشريعة مفتى علا مهاختر رضاخان دامت بركانة العاليه تحقيق: محمد اسلم رضا،عبد الرزاق مهنكور والتحسيني

عد دِصفحات: ۷۷

23×36/16 :グレ

تعداد: ۱۱۰۰

ناشر: ادارهٔ ابلِ سنت، جامع معجد الماس، عزيز آباد ٨،

کرا<sub>چ</sub>ی ۔dar\_sunnah@yahoo.com

ۇن: 2021393-009221

مكتبه بركات المدينه، جامع معجد بهارشريعت، بهادرآباد،

كراچى \_فون 4219324-221

barkatulmadina@yahoo.com

THE STREET

طباعت اوُل ۱۳۲۹/۲/۲۵

# فهرست

| صخيبر | عنوانات                                                                                                              | نبرثار |
|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| ۵     | مقدٌ مه                                                                                                              | 1      |
| 11    | كلام البي كے قديم، واحد حقيقى غير مععد و وغير منقسم ہونے                                                             | r      |
| ır    | کی نفیس تمہیداور براعتِ استِبلال<br>اسم کے عین مسمَّی ہونے پرمصنف علا م کا حدیث سے نفیس<br>استدلال اور تخریخ کے حدیث |        |
| 10    | قول فیصل<br>قول فیصل                                                                                                 | ٣      |
| 10    | حدیثِ جبریل کے ذریعہ تقریر منیر                                                                                      | ۵      |
| 14    | مترجم کی تنبیه که وسحان دوام کے لئے بھی آتا ہے                                                                       | 4      |
| IA    | مصنف كي عر في نظم مين مهارت                                                                                          | 4      |
| 19    | وحدت قرآن پرقرآنی آیات سے استِد لال                                                                                  | ۸      |
| ra    | وحدت قرآن پرائمهٔ متقدمین اور کثیرعلاء کی عبارتوں سے استِد لال                                                       | 9      |
| M     | علاً مەتفتازانى وعلا مەيلى قارى كى اختيار كرد وشق پرعمد تغليق                                                        | 1+     |
| ~~    | علامة تفتازانی کی تاویل پرتبعرہ                                                                                      | 11     |
| 4     | مصنف علاً م كى شخقيق                                                                                                 | 11     |

| 2  | عبارات بمتفدّ مه ريمصنف علام كي نفيس تعليق وتحقيق      | 11 |
|----|--------------------------------------------------------|----|
| 4  | مععد داحادیث کی تخر تح                                 | 10 |
| 67 | این تیمیدکا دعویٰ باطل ہے                              | 10 |
| M  | گویااین تیمیداُن حنبلی جاہلوں کی مدوکرنا حیابتا ہے     | 14 |
| 64 | كيا كلامٍ أزِّلى حروف بين؟                             | 14 |
| ۵٠ | مصنف علام كاقول فيصل                                   | IA |
| ۵٠ | ہمارے مقتدیانِ سلَفِ صالحین کا مذہب                    | 19 |
| ۵۱ | مصنف علام كانفيس تبصره                                 | *  |
| ۵۳ | متاخر مت كلمين ہے سوال                                 | rı |
| 24 | دوسرالا جواب سوال                                      | rr |
| ۵۷ | امام بخاری پر کیا بیتی                                 | ۲۳ |
| 44 | امام بخاری امام اعظم کے چھٹے ورجہ میں شاگر و ہیں       | 2  |
| 49 | امام تفتازانی اور چلی کی محقیقِ کلام میں حیرت اور مصنف | ro |
|    | علاً م کی جانب ہے جلبی کی عبارت میں تناقض پر تنبیہ     |    |
| 4  | قصّهٔ جبریل میں بطورتمثیل حارگروه کی تفصیل             | 74 |
| 40 | لتحقيح ممجث وخلاصة كلام                                | 14 |

#### مقدمه

#### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله ربّ العالمين والصّلاة والسلام على أشرف الأنبياء وسيّد المرسّلين، وعلى آله وصحبه أجمعين، أمّا بعد:

آ واز کی حقیقت سے متعلق امام اہلِ سنت امام احمد رضاعلیہ الرحمہ نے اردو مين ايك نهايت وقع رساله "الكشف شافيا حكم فونو جرافيا" تحرير فرمايا، جس مين علم كلام كےمعركة الآراءاورانتہائى دقیق اورمشكل ترین مسئلہ'' كلام لفظى وكلام نفسى'' کی بحث بھی مختصراً ذکر فرمائی۔ ۱۳۳۰سن ججری میں جب اعلیٰ حضرت امام احمد رضا رضی الله تعالی عند کے بہت عزیز اور محبوب ومحب دوست محافظ کتب خانة حرم مکی حضرت علامه سيدا ساعيل خليل آفندي رحمة الله تعالى عليه اعلى حضرت سيملا قات ك لیے ہریلی شریف آئے ، توان کے قیام ہریلی کے دوران ایک دن کسی موضوع پر مُفتگو كرتے ہوئے اعلیٰ حضرت رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے انہیں'' الکھن شافیا'' سے پچھ اقتباس سنائے، جےسُن کے سیّدصاحب بہت خوش ہوئے اوراعلی حضرت ہے اپنی اس خوابش كا اظهاركيا كه آپ اس رسالهٔ مباركه كالكمل عربي ترجمه فرماد يجيِّه؛ تاكه آپ کی تحریر کردہ اس اہم بحث ہے بھر پورطریقہ ہے متمتع ہوسکوں، چنا نجدامام اہل سنّت نے اپنے اس حبیب ومحبّ دوست کی خواہش پر اس کی تحریب فرما دی، اور ساتھ ہی ساتھ اس میں دیگر بعض مُباحث کا اضافہ فرمایا، اور جب رسالہ'' الکشف

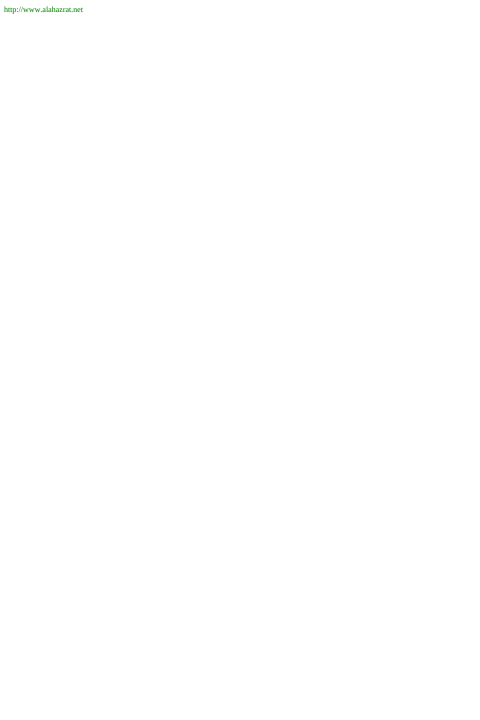
شافیا''میں کلام لفظی نفسی کی بحث آئی توامام اہلِ سنت نے علماء کی سہولت کے لیے ا يك رساله مُضمنيه كا اضافه فرما ديا، جس كا نام ' انوارالمتّان في توحيدالقرآن'' ركها، جے مخطوط سے مطبوع کرنے کے لئے صدر المدر سین جامعداشر فیدمبار کیور حضرت مولانا محد احد مصباحی صاحب نے کوشش فرمائی، اور ادارہ تحقیقات امام احمد رضا كراچى نے شائع كيا۔اس رساله ميں امام اہل سنّت نے كلام لفظى وكلام نفسي جيسے مشکل ترین مئلہ کی وہ تنقیح وتوضیح فر مائی کہ آج بھی جب عرب وعجم کےعلاءاس کا مطالعه کرتے ہیں تواعلیٰ حضرت علیہ الرحمہ کی علم کلام میں مہارت کا اعتراف کیے بغیر نہیں رہ سکتے اور ساتھ ہی ساتھ امام اہل سنت کی عربیت کی بھی خوب داد دیتے ہیں ، بلکہ خودراقم الحروف نے اپنے یمن ، بغداداور ملک شام میں قیام کے دوران بید یکھا كەموجود ەعربوں ميں ايسے لوگ كم بين جوامام ابل سنت كى كسى معركة الآراء مسئلے ير عربی عبارت کوبسہولت پڑھ کرسمجھ یا نمیں۔

چونکہ ''انوارالمنان' میں کئی اُبحاث مشکل اور بعض مقامات حل طلب ہیں ،
جس کے سبب علاء کو بھی بسا اوقات صعوبت کا سامنا کرنا پڑتا ہے؛ لبذا امامِ اہلی
سقت ہی کے فرزند اور ان کے علوم کے وارث ، اور اپنے زمانے کے مفتی اعظم
حضرت قبلہ تاج الشریعیہ علامہ مفتی محمد اختر رضا خان صاحب از ہری وامت برکا تہم
العالیہ نے اس رسالے کا اردو ترجمہ فرمادیا ، اور مشکل و پیچید و مقامات کی وضاحت
فرمادی ، جس کی ابتداء یوں ہوئی کہ سب سے پہلے ہریلی شریف میں قبلہ تاج الشریعہ
کے شاگر دمولا نا شاہدرضا صاحب سے سن کر انہیں اِملاء کروایا ، اس کے بعد بمبئی میں
حضرت کے ایک مریدمولا نا محمد اسلم رضا صاحب مصباحی کشیماری مقیم بمبئی کورسالے

کا پچھ حصہ إملاء فرمایا، اور آخری کے اکیس الاصفحات کراچی میں مولانا محمد ثاقب اختر القادری اور راقم الحروف سے ساعت فرما کر إملاء فرماتے رہے، اس طرح بیر ساله ''انوارالمثان''۲۲ ذیقعد ۃ الحرام ۴۲۸ ہے بمطابق ۲۵ نومبر ۲۰۰۷ء کو وفت ِظہر سے قبل کممل ہوا۔

الله تعالى اسلام وسلمين كى طرف سے قبله تاج الشريعه وامت بركاتهم العاليه اورمعاولين كاركوبہترين جزاعطا فرمائ ، اورحضرت كاسابية اور قائم ركح، اور امام اللي سنت كى ديگر كتب ورسائل كى خدمت كے ليے بھى حضرت كو جمت ، طاقت ، صحت اور توفيق رفيق تخشے ، آمين بحاہ سيّد المرسلين عليه وعلى آله وصحبه أجمعين أفضل الصّلاة والتسليم ۔

دعا گوودعا جو محمدا سلم رضانحسینی ۲۵ صفرالمظفر ۱۳۲۹ هه



http://www.alahazrat.net

أنوار المنّان في توحيد القرآن



#### بسم الله الرحمن الرحيم

## کلام الھی کے قدیم، واحد حقیقی غیر متعدد وغیر منقسم ھونے کی نفیس تمھید اور براعت استھلال

سب خوبیاں اللہ کے لئے جوا پی وات میں مکتا ہے، اپنی صفات میں بے ہمتا ہے، اوراینے قدیم ہونے کی وجہ سے حدوث اوراس کی علامات سے بلند و بالا ہے۔وہ اس سے بلند ہے کہ حدوث اس کے کلام قدیم کے مسمیٰ کی طرف راہ یائے، یا اس کی آیات کے مصداق کی طرف پہنچے، یاس کے کلام میں مجاز کووشل ہواس کلام کے تجلیات میں مجاز کی وجہ ہے، یااس میں تعدد ہواس کے جاموں میں تعدد کی وجہ ہے۔ وہی ہے جس نے اپنا کلام قدیم (جس پر بھی عدم سابق نہ ہوا)<sup>(۱)</sup>اپنے اس رسول پر ا تارا جواس کی ساری مخلوقات کا سردار ہے، اوراس کے تمام رسولوں کا خاتم ، اوراس کی سب سے پہلی مخلوق ہے، اُن پر اور اُن کی آل پر اور اُن کے اصحاب پر اور اُن کی ذریت پراللہ تعالی کی سب ہےافضل درود ( ثناءرحت ،تشریف وتعظیم )اورسب سے المل سلام ،اورسب سے أفزول تحيّه ( ذكرر فيع ، إعلاء دين اور إبقائے شريعت كے ذربعه) اورخوب بروضے والی برکت (آخرت میں اُن کی امت کے حق میں ان کی شفاعت قبول فرما کر،انہیں اجعظیم دیکراور دم بدم ان کے مراتب بڑھا کر،اثوابِ عظیم مرحمت فرماکر) نازل فرمائے۔

تو قرآن نے ذہن وگوش، اوراق اور زبانوں، زمان ومکان میں جلوہ فرمایا، اورصفت حالا نکہ صفتِ کلام ذات رحمٰن سے منفصل نہ ہوئی، اور بارگاہ رب سے منفصل ہوکرکسی موجود سے متصل نہ ہوئی، حادث توبیدل، کان، زبان اور بیقلم ہیں، اور اُحوال

<sup>(</sup>۱) توسین کے درمیان آشری حضرت مترجم علام کی طرف سے ہے۔

بدلے اور اوضاع متغیر ہوئیں ، اور قرآن ایسے ہی اپنے قِدَم وثبات پر ہاقی ہے۔ ختہیں معلوم ہو کہ علماء کرام نے شی کے وجود کے چارم ہے رکھے ہیں: (1) وجوداعیان ( ذوات ) ہیں ، جیسے کہ زید کا وجود جو خارج ہیں موجود ہے۔ (۲) وجوداذہان ہیں ، اوراس کامعنی ہے کہ زید کی صورت جواس کے لئے

(۳) هن کا وجودعبارت میں ،اس کی مثال تلفظ'' زید'' ہے؛اس لئے کہاسم عین مسٹی ہے۔

مرآ ة ملاحظه ہے، وہ ذہن میں حاصل ہو۔

#### اسم کے عین مسمّٰی ھونے پر مصنف علّام کا حدیث سے نفیس استدلال اور تخریج حدیث

اعلیٰ حضرت رضی اللّٰہ تعالیٰ عنداس پر ایک حدیث سے استدلال فر ماتے بیں جس کی تخریج کیوں بیان فر مائی: منداحمہ، ابن ماجہ اور سیجے حاکم وسیحے ابن حِبّان (۱)

(۱) وقع في الفصل الثالث من "المشكاة" ["مشكاة المصابيح"، الخطيب التبريزي (ت ٤ ٧هـ)، تحقيق سعيد محمد اللحام، كتاب الدعوات، الباب: ١، الفصل الثالث، ر: ٢ ٢٨٥، ٢ /١١، دار الفكر، بيروت ٢ ١ ٤ ١هـ، ط١ ] عزوه للبخاري الثالث، ر: ٢ ٢ / ٢ ١ دار الفكر، بيروت ٢ ١ ٤ ١هـ، ط١ ] عزوه للبخاري ["صحيح البخاري" (ت ٢ ٥ ٧هـ)، كتاب التوحيد، باب قول الله تعالى: ﴿ لاَ لَهُ حَرَّكُ بِهِ لِسَانَكَ ﴾ [القيامة: ٢ ٦] وفعل النبي تُنَاجُ حيث ينزل عليه الوحي، صحام ٢ ١، وأقرّه عليه القاري ["مرقاة المفاتيح"، القاري (ت ٢ ١ ١ ١هـ)، كتاب الدعوات، الفصل الثالث، تحت ر: المفاتيح"، القاري (ت ٢ ١ ١ ١هـ)، كتاب الدعوات، الفصل الثالث، تحت ر: البحث الثالث والعشرين من "اليواقيت والحواهر" ["اليواقيت والحواهر في بيان عقائد الأكابر"، الشعراني (ت ٩ ٧٣٠)، ما وحدت في النسخة التي بين أيدينا ]=

میں حضرت ابو ہر رہ رضی اللہ تعالی عنہ ہے روایت ہے، وہ روایت کرتے ہیں نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ہے، وہ روایت کرتے ہیں اپنے ربعز وجل ہے:'' میں اپنے بندے کے ساتھ ہوں جب وہ میری یاد کرتا ہے اور میرے لئے اس کے ہونٹ ملتے ہیں''(۱)۔

(٣) فى كا وجود كتابت مين، جينے زيد كا نام كلھا جائے۔الله تبارك و تعالى فرماتا ہے: ﴿ يَعِجدُو نَهُ مَحْمُو بِا عِندَهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَ الإِنْجِيْلِ ﴾ [الأعراف: ٧٥ ١] جي كلھا ہوا پائيں گاریت اورائيل ميں۔(ترجمہ كنز الایمان) لاہ ١] جي كلھا ہوا پائيں گاریت اورائيل ميں۔(ترجمہ كنز الایمان) ليد تعالى ليدي آيت ﴿ يَعِجدُو نَهُ ﴾ ميں خمير منصوب كا مرجع حضور پرنورسلى الله تعالى عليه وسلم جيں۔اوربي ظاہر ہے كه دونوں اخير قسميس بلكه دوسرى بھى عام ذوات ميں ان كا وجود كى طرح از خود نہيں ہے، لہذا حق بيہ كه اشياء كا حصول (اَ ذَبان وغير و ميں) كا وجود كى طرح از خود نہيں ہے، لہذا حق بيہ كه اشياء كا حصول (اَ ذَبان وغير و ميں) ہونے كى مثالوں كے ساتھ ، اور يہى ميرے نزديك ہوا كى مثالوں كے ساتھ و وجود ذبي كا جوانكاركيا ہے اُس كى حقيقت ہے، مطلب بيہ ہونے دُئور هئى بنفيہ ذبين ميں نہيں ہے بلكہ اس كى مثال ہے، اورا امام رازى نے اس كو علم ہونے كے انكار برحمول كيا ہے۔

اقول (اعلی حضرت فرماتے ہیں:) اور بیہ بات بھی حق ہے؛ اس لئے کہ ہمارے نز دیک علم کی تعریف میہ ہے ، جبیبا کہ اس پر امام سنت ، کو ہ ہدایت ابومنصور ماتریدی نے نص فرمائی کہ:

<sup>=</sup> لمسلم، ولم أره له، والله تعالى أعلم اهـ منه [أى: من المصنّف، وهو الإمام أحمد رضا رحمه الله تعالى] \_

<sup>(</sup>۱) "سننِ ابنِ ماجة" (ت٧٧٦هـ)، كتاب الأدب، باب فضل الذكر، ر: ٣٧٩٢، صـ ٦٣٩، دار إحياء التراث العربي ٢٢١ هـ، ط١\_

''علم ایک حالتِ انکشاف ہے نہ کہ صورتِ حاصلہ''، اور ای فد ہب پر فلسفیوں کے محققین ہیں، اور یہی فد ہب سید زاہد اور متأخرین میں بحر العلوم کا ہے،اگر چہاکٹر جاہل مشائمین اس پر چلے کہ علم صورت حاصلہ ہے۔

تویہ ہمارے اصحاب کی مراد ہے، پھراس معاملہ میں متاخرین اُس طرف گئے جس طرف گئے، ورنداَ ذہان کے ساتھ معانی کا قیام کسی کے نز دیک معقول ہات نہیں، چہ جائیکہ اِن علم وعرفان کے ستونوں سے سیگمان کیا جائے۔

#### قول فيصل

کیکن ہمارے اگلے اماموں کا حق وصادق عقیدہ یہ ہے کہ وجود کے بیہ چاروں اقسام قرآن کریم کے وجود کے واقعۂ حقیقی مواضع ہیں ،اورشہودقر آن کریم کی تچی تحقیقی جلو و گاہیں ہیں۔

تو وہ قرآن جو حضرت عزت جل جلالہ کی ایمی صفتِ قدیمہ ہے (جو بھی معدوم نہ ہوئی نہ ہو) اوراس کی ذات دائم الوجود ہے ازلاً ابداً قائم ہے اِس قرآن کا اس کی ذات ہے، نہ وہ عین ذات ہے، نہ غیر ذات، اس کی ذات ہے، نہ غیر فات، اوروہ (قرآن) نہ خالق ہے، نہ خلوق، وہی بعینہ ہماری زبانوں سے پڑھا جاتا ہے، وہی ہمارے کا نوں سے سنا جاتا ہے، وہی ہماری سطروں میں لکھا ہوا ہے، وہی ہمارے سینوں میں حفوظ ہے، اور سب خوبیاں اللہ کے لئے جورب ہے سارے جہانوں کا۔ سینوں میں حفوظ ہے، اور سب خوبیاں اللہ کے لئے جورب ہے سارے جہانوں کا۔ ایسانہیں کہ وہ قرآن کے سوا دوسری شی ہے جوقرآن پر دلالت کرتی ہے، نبین نہیں! ایسانہیں کہ وہ قرآن کے سوا دوسری شی ہے جوقرآن ان میں جلوہ فرما ہے، بغیراس کے لئے سب اُس کی تجلیاں ہیں، اور دھیقہ وہی قرآن ان میں جلوہ فرما ہے، بغیراس کے کہوہ ذات الٰہی سے متصل ہو، یا اس کے قدم ہمیں سے کی شی سے متصل ہو، یا اس کے قدم ہمیں سے کی شی سے متصل ہو، یا اس کے قدم ہمیں سے کوئی چیز ہم نبیج کی طرف کوئی تعددراہ یا گ

چنانچەمىں نے كہاہ:\_

كياش يخ الباس لباس واليكوبدل ويس ك\_

یا ہے ہوں ہوں ہے۔ اور میں نے کہا: سورج چیگا دڑ کی پہنچ سے دور ہے تو تم ضرورا بمان رکھو،اور جہالت وامر فتیجے اور حدے گزرنے میں نہ پڑو۔

#### حدیث جبریل کے ذریعہ تقریر منیر

اور یہ ہمارے سردار جریل ہیں (ہمارے نبی پر) اوران پر تعظیم کے ساتھ درود ہو، دھمنِ خداا ابوجہل نے ان کواونٹ کی صورت میں دیکھا، جب انہوں نے اس پر حملہ فرمایا اس حال میں کہ ان کا دانت اور ایسا سرتھا جس کی مثال نہیں دیکھی گئی، تو دھمنِ خداا ابوجہل اپنی ایر یوں کے بل پلٹا، تو کیا کسی کوجائز ہے کہ کہے یہ جریل نہ تھے بلکہ بیتو کوئی دوسری ہی جریل پر دلالت کرنے والی تھی ... ؟! اللہ کے لئے پاکی ہے! وہ تو یقیناً جریل علی نبینا وعلیہ الصلاق والسلام تھے، اور ای حدیث میں نبی کریم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم سے مروی ہے آپ نے فرمایا: ''وہ جبریل تھے اگر ابوجہل مجھ سے قریب ہوتا وہ اس کو پکڑ لیتے ''(۱)۔

اس حدیث کو ابن اسحاق اور انعکیم اور بیہجی نے حصرت ابن عباس سے روایت کیا ہے۔

اگرچہ ہمیں یقیناً معلوم ہے کہ جریل کی شکلِ جمیل اون کی صورت نہیں ہے بلکہ ان کے چھٹو پُر جیں جس سے انہوں نے اُفق کو گھیر رکھا ہے، اور صحابہ رضی اللّٰہ تعالیٰ عنہم جب بنی قرّ یظہ کی طرف چلے تو انہوں نے دَحیہ ابن خلیفہ کو دیکھا کہ سفید

<sup>(</sup>۱) "السيرة النبوية"، ابن هشام (ت ٢١٣هـ)، تحقيق محمد شحاته إبراهيم، أبوحهل يبيت قتل رسول الله والله يحفظه، الحز الأوّل، صد ١٥، دار المنار، القاهرة (نقلاً عن ابن إسحاق)\_

خچر پرسوار ہیں، تو اس معاملہ کی خبر نبی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کو دی، تو حضور صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے فر مایا جیسا کہ حدیث میں ہے: '' یہ جبریل ہیں جنہیں بنی قریظ کی طرف بھیجا گیا کہ ان کے قلعوں کو ہلا دیں اوران کے دلوں میں رعب ڈ الدیں''(۱)۔

اوراس اعرابی کی حدیث جوحضور صلی الله تعالی علیه وسلم کی بارگاہ میں حاضر ہوا، حضور سے ایمان ، اسلام ، احسان ، قیامت اور اس کی علامتوں کے بارے میں پوچھتا تھا ، اس کوکسی نے نہ جانا اور اس پر سفر کا اثر نظر نہ آتا تھا ، اس کے کپڑے خوب سفید تھے ، بال خوب کالے تھے ، اور حدیث میں حضور صلی الله تعالی علیه وسلم کا بی فرمانا کہ: '' یہ جبریل تھے تہارے یاس تہہیں تہارا وین سکھانے آئے تھے'' ، یہ حدیث معروف ومشہور ہے ، بخاری وسلم نے اس کوروایت کیا ہے (۱)۔

اور بار با قرحید کلبی کی صورت میں حضرت جرئیل امین علی نبینا وعلیه الصلاق التسلیم کا حضور صلی اللہ تعالیٰ علیه وسلم کی خدمت میں حاضر ہونا ثابت ہو چکا۔ چنانچه نسائی میں بسند سیح ابن عمرضی اللہ تعالیٰ علیه وسلم کی خدمت میں حاضر وی ہے: '' جرئیل امین علی نبینا وعلیه الصلاق والتسلیم نبی صلی اللہ تعالیٰ علیه وسلم کی بارگاہ میں وَحید کلبی کی صورت میں حاضر ہوتے نتے ''(۳)۔ اور یہی مضمون طبرانی نے حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنه سے ہوتے نتے ''(۳)۔ اور یہی مضمون طبرانی نے حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنه سے

<sup>(</sup>۱) "جامع البيان عن تأويل آي القرآن"، الطبري (ت٣١٠هـ)، تحقيق صدقي حميل العطار، الأحزاب، تحت الآية: ٢٦، ر: ٢١٦٨٩، الجزء الحادي والعشرون، صـ١٨٦، دار الفكر، بيروت ١٤١٥هـ

<sup>(</sup>٢) "صحيح مسلم" (ت ٢٦٦هـ)، كتاب الإيمان، ر: ٩٣، صـ ٢٤، دار السلام، الرياض ٢٤١هـ، ط ١\_

 <sup>(</sup>٣) "سنن النسائي" (ت٣٠٣هـ)، تحقيق صدقي حميل العطار، كتاب الإيمان
 وشرائعه، باب صفة الإيمان والإسلام، ر: ٥٠٠١، الحزء الثامن، صـ١٠٧ بتصرف

مرفوعاً (۱) روایت کیا که نبی صلی الله تعالی علیه وسلم نے فرمایا: ' جبرئیل میری خدمت میں دَحیہ کلبی کی صورت میں آیا کرتے ہیں' (۲)۔

#### مترجم کی تنبیہ کہ ''کان'' دوام کے لئے بھی آتا ھے

(میں نے بیر جمداس طور پر کیا حالاتکہ بیہ بظاہر کان یا تینی جو ماضی کاصیغہ ہے کے خلاف ہے اس لئے کہ ماضی انقطاع پر ولالت کرتا ہے، لیکن بسااوقات 'کان' دوام واستمرار کے لئے بھی آتا ہے۔ جیسے ﴿وَکَانَ فَضُلُ اللّهِ عَلَيْکَ عَظِیْما ﴾۔ [النساء: ١٦]

اورالله كأتم بزافضل ہے۔ (ترجمه كنزالا يمان)

﴿وَكَانَ اللَّهُ عَلِيْماً حَكِيْماً ﴾ [النساء: ١١١]

اورالله علم وحكمت والا ہے۔ ( كنز الايمان )

وإلى غير ذلك من الشواهد. (از بري)

اور اس باب میں امہات المونین حضرت عائشہ(۳) اور

<sup>=</sup> عن أبي هريرة وأبي ذر، دار الفكر، بيروت ١٤٢هــ

<sup>(</sup>۱) یعنی اس حدیث کی سند نبی صلی الله تعالی علیه وسلم تک متصل ہے، اور بیمضمون حضور صلی الله تعالی علیه وسلم نے بیان فر مایا، ایسی حدیث کوحدیث مرفوع کہتے ہیں۔(از ہری)۔

<sup>(</sup>۲) "المعجم الكبير"، الطبراني (ت٣٦٠هـ)، تحقيق حمدي عبد المحيد السلفي، باب من اسمه أنس، وممّا أسند أنس بن مالك رضي الله عنه، ر: ٧٥٨، ٢٦١/١، دار إحياء التراث العربي ٢٤٢٢هـ، ط٢ \_

<sup>(</sup>٣) "شعب الإيمان"، البيهقي (ت٥٥٨هـ)، تحقيق حمدي الدمرداش محمد

العدل، الأربعون من شعب الإيمان وهو باب في الملابس والزي والأواني وما يكره =

ام سلمه(۱)رضی الله تعالی عنهما ہے احادیث مروی ہیں۔

اور کسی مسلمان کو جائز نہیں کہ وہ بیشک کرے کہ وہ آنے والے جبر تیل نہ تھے،
باوجود کید بیام میں جبر تیل علی نہا عرائی جیں نہ کلبی جیں، تو بات وہی ہے کہ بیان
مختلف صورتوں میں جبر تیل علی نبینا وعلیہ الصلاق والتسلیم کی تجلیات جیں، ان تجلیات
کے تعدد سے بہت سے جبر تیل نہ ہوئے، اور بیا کہنا ممکن نہیں کہ بیہ جبر تیل پر دلالت
کرنے والی اشیائے دیگر تھیں۔

#### مصنف کی عربی نظم میں معارت

ال سليل مين ممين كهتا مون: \_

أحبريلٌ من السدرة و الحرُّ حاء من قرية كياايك جريًل سدرة المنتهى ساوردوسر سكاً وَل ساآ ساورة المنتهى ساوردوسر سكاً وَل ساآ ساورة المنتهى مدا حملا ورابعهم غدا دحية اورتيسر سي جريًل في اونت بن كر (ابوجهل پر) حمله كيا، اور چو تقد ديه بن ك فمنهم مَن له لحية فمنهم مَن له لحية تواييا بهوتوان ميں ساكى كى دم بهوكى كى دارُهى بو وهذا باطلٌ قطعاً فلا يرضاه ذو نُهية اور بيريقيناً بإطل عب البذااس ساكوئى عمندا افى نه بهوگا ومع ذا وحدة الكلٌ يقينٌ ما به مرية

<sup>=</sup> منها، فصل في العمالم، ر: ٦٢٥٧، ٥ /٢١٤٣، دار الفكر، بيروت ٤٢٤هـ، ط١\_

 <sup>(</sup>١) "صحيح مسلم"، كتاب فضائل الصحابة رضي الله عنهم، باب من فضائل أمّ

سلمة، [أمَّ المؤمنين]، رضي الله عنها، ر: ١٠٧٩، صـ٧٩-

اوراس کے باوجودسب کی یقیناً ایک ماہیت ہے اس میں کوئی شک نہیں

ھو العوحی بلا فریة

وہی جبرئیل بھٹلنے والے (ابوجہل) پر حملہ کرنے والے اور وہی سر کارعلیہ الصلاۃ

والسلام کوخفیہ طور پراللہ کا پیغام سنانے والے ،اس میں کوئی بناوٹ نہیں

تو یہی وہ ہے جس کا فائدہ قطعی دلیل نے دیا ،اوراس کے سوااہلی عرفان کا

الگ طور ہے ، تو علم حقائق والے ان باریکیوں کوخوب بچھتے ہیں ،اور ہمیں شلیم کرنا اور تصدیق کرنا اور سے سے سے سالہ میں کوئی ہورہ ہمیں سلیم کرنا اور

# وحدت قرآن پر قرآنی آیات سے استدلال

الله عزوجل في فرمايا:

﴿ وَإِذَا قُرِئَ الْقُرُانُ فَاسُتَمِعُوا لَهُ وَانْصِتُوا لَعَلَّكُمُ تُرُحَمُونَ ٥﴾ [الأعراف: ٢٠٤] [الأعراف: ٢٠٤] اورجب قرآن پڑھاجائے تواسے کان لگا کرسنواور خاموش رہوا کتم پررحم ہو۔ (ترجمہ کنز الایمان)

اور الله تعالى نے فرمایا: ﴿لا تُحرِّکُ بِهِ لِسَانَکَ لِتَعْجَلَ بِهِ وَ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُوْانَهُ وَ فَإِذَا قَرَانَهُ فَاتَبِعُ قُوْانَهُ وَ القيامة: ١٦، ١٦] عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُوْانَهُ وَ فَإِذَا قَرَانَهُ فَاتَبِعُ قُوْانَهُ وَ القيامة: ١٦، ١٦] تم ياوكرنے كى جلدى ميں قرآن كے ساتھ اپنى زبان كو حكت نه دو، بِ شَك اس كامحفوظ كرنا اور پڑھنا ہمارے ذمه ہے، توجب ہم اے پڑھ تَجيس أس وقت اس پڑھ ہوئے كى اتباع كرو۔

(ترجمه كنز الا يمان)

اورالله تعالى فرمايا: ﴿فَاقُرَءُ وُا مَاتَيَسَّرَ مِنَ الْقُرُانِ وَ﴾

[المزمّل: ٢٠]

ابقرآن میں سے جتناتم پرآسان ہواُ تنایز هو۔ (ترجمہ کنزالا یمان) اورالله تعالى في قرمايا: ﴿فَأَجِرُهُ حَتَّى يَسْمَعَ كَلَّمُ اللَّهِ ﴾ [التوبة: ٦] (ترجمه کنزالایمان) تواہے پناہ دو کہوہ اللہ کا کلام ہے۔ اورالله تعالى نے فرمایا: ﴿وَلَقَدُ يَسُّونَا الْقُوَّانَ لِلذِّكُو فَهَلُ مِنُ [القمر: ١٧] مُدُكِرهِ﴾ اور بے شک ہم نے قرآن یاد کرنے کے لئے آسان فرمادیا، تو ہے کوئی یاد (ترجمه كنزالايمان) 911.2 1 اورالله تعالى نے قرمایا:﴿ بَلُ هُوَ اینتُ بَیّنتٌ فِیُ صُدُورِ الَّذِیْنَ اُوتُوا العِلْمَ دَا [العنكبوت: ٤٩] بلكه وه روش آبيتين مين ان كے سينوں ميں جن كوعلم ديا گيا۔ (ترجمه كنزالايمان) اورالله تعالَى نِفر ما يا: ﴿ وَإِنَّهُ لَفِي زُبُو الْأُوَّ لِيُنَ ﴾ [الشعراء: ٩٦] اوربے شک اس کا چر جا اگلی کتابوں میں ہے۔ (ترجمہ کنزالا یمان) اورالله تعالى نفرمايا: ﴿ فِي صُحُفِ مُكَرَّمَةٍ ٥ مَّرُ فُوْعَةٍ مُّطَهَّرَةٍ ٥ ﴾ [العبس: ١٤،١٣] ان صحیفوں میں کہ عزت والے ہیں بلندی والے یا کی والے۔ (ترجمه كنزالا يمان) اورالله تعالى نے قرمایا: ﴿بَلُ هُوَ قُوْانٌ مَّجِيدٌ ٥ فِي لَوْح مُحُفُو ظِه رالبروج: ۲۲،۲۱] بلكه وه كمال شرف والاقرآن ہےاوج محفوظ میں۔ (ترجمه كنزالا يمان)

اورالله تعالى في مكنوُنِ وَلَا لَهُ لَقُوانَ كَوِيُمٌ وَ فِي كِتَبٍ مَكُنُونِ وَ اللهَ اللهُ طَهَّرُونَ وَ وَن اللهَ مَسُّهُ إِلَّا اللهُ طَهَّرُونَ وَ وَنَ وَ ﴾ [الواقعة: ٧٧ - ٧٩] بِ شَكَ بِيرُن والاقرآن بِ مِحفوظ نوشته مين ،ات نه جِهو مَين مَر باوضو -(ترجمه كنز الايمان)

اورالله تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ نَوْلَ بِهِ الرُّوْحُ الْآمِينُ ٥ عَلَىٰ قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ الْمُنْدِرِيُنَ ٥ لِلْمَانِ عَوْمِي مُّمِينِ٥﴾ [الشعراء: ٩٣ - ٩٩] بِلِسَانٍ عَوْمِي مُّمِينِ٥﴾ [الشعراء: ٩٣ - ١٩٥] الشعراء: ٥٠ المُن كراتراتهار كول يركم ورسنا وروش عربي زبان السان من المراتراتهار عن المراتراتهان (ترجمه كزالا يمان)

إلى غير ذلك من الآيات ندكوره آينوں كے علاوہ اور دوسرى آينوں تك پڑھ جاؤ! اب ديكھو! اللہ نے اس كو پڑھا جانے والا قرار ديا، اوراس كوسنا جانے والا تضمرايا، اوراس كو ياور كھا جانے والا فرمايا، اوراس كو كھا جانے والا فرمايا، اوراس كے بارے ميں فرمايا كہ بے شك بيقر آن ہے اور بے شك بيكلام رحمٰن ہے۔

سیدناامام اعظم رضی الله تعالی عند نے 'فقیر اکبر' میں فرمایا: قرآن مصحفول میں لکھا ہوا ہے، اور دلول میں محفوظ ہے، اور زبانوں سے پڑھاجا تا ہے، اور وہی نبی صلی الله تعالیٰ علیه وسلم پر (بتدریج) نازل ہوا ہے، اور ہمارا قرآن کے کلمات کوادا کرنامخلوق ہے، اور ہمارااس کو لکھنا اور جمارااس کو پڑھنامخلوق ہے، اور قرآن مخلوق نبیس اھ<sup>(۱)</sup>۔ اور امام اعظم رضی اللہ تعالیٰ عند نے اپنی وصایا میں فرمایا: ہمارا اقرار ہے کہ

<sup>(</sup>١)"الفقه الأكبر"، أبو حنيفة (ت ٥٠ هـ)، صـ ٩١ ـ ٩٤ ملتقطاً بتصرّف، دار البشائر الإسلامية ٩١٤١هـ، ط١ (مطبوع مع شرحه "منح الروض الأزهر") \_

قرآن الله كاكلام ب، اوراس كى وقى ب، اوراس كى تنزيل (اس كا اتارا ہوا) ب، اور وو قرآن ) اس كى صفت ب، نه وہ غين خدا ب (بحسب المفہوم)، نه وہ غير خدا ب (بحسب المفہوم)، نه وہ غير خدا ب (بحسب المصداق)، بلكه هفيقة وہ اس كى صفت ب، مصاحف بيس لكھا ہوا ہ، زبانوں سے پڑھا جا تا ہے، سينوں بيس محفوظ ہے، وہ قرآن سينوں بيس حلول نہيں كئے ہوئے ہے۔ (امام اعظم رضى الله تعالى عنه كا قول يبال تك پہنچا) اور الله معبود ہے، اور اپنی اس شان پرجس پر وہ ازل بيس تھا دائم وباقى ہے، اور اس كا كلام (زبانوں ہے) پڑھا جا تا ہے، اور (مصاحف بيس) كھا جا تا ہے، اور (سينوں بيس) محفوظ ہے، اس كے باوجودوہ كلام اس سے جدانہ ہوا اھ (ا)۔

اور عارف بالله سيدى علامه عبدالفى نابلسى حنى قدس سره القدى نه مطالب وفيه بين اليك تو وه فقم جو پڑھا درمطالب وفيه بين فرمايا : تم ميمت مجھنا كه الله كه دوكلام بين ايك تو وه فقم جو پڑھا جا تا ہے ، اور دوسرا جواس كى صفت قد يمه ہے ، جيسا كه پجھان لوگوں نے گمان كيا جن پرفلسفيوں اور معتزله كى اصطلاحيں غالب آئيں ، تواس نے الله تبارك وتعالى كے كلام كے بارے ميں وہ پجھ كہا جس كى طرف اس كى عقل نے اس كو پہنچايا، اور وہ إجماع سكت صالحين رضى الله تعالى عنهم اجمعين كى مخالفت ميں پڑے وہ واجماع اس بات پر ہے كہ كلام الله تعالى ايك ہے ، كى طرح اس ميں تعدد نييں ، وہى (قرآن ہے جس كى جے كہ كلام الله تعالى ايك ہے ، كى طرح اس ميں تعدد نييں ، وہى (قرآن ہے جس كى جے كہ كلام الله تعالى ايك ہے ، اور وہ جس كى جمل كى خالت كے ساتھ قائم ہے ، اور وہ جس كى جمل كى خالت كے ساتھ قائم ہے ، اور وہ جس كى جمل كى جات كے ساتھ قائم ہے ، اور وہ جس كى جملى جس كى جملى ، اور على جات ہے اس ہے اس ہے اس ہے الگنييں جواللہ كى ذات كے ساتھ قائم ہے ، اور وہ جس كى جملى جس كى جملى ، اور حاس ہے اس ہے الگنييں جواللہ كى ذات كے ساتھ قائم ہے ، اور وہ جس كى جملى جس كى جملى ، اور على ہمارے ياس ہے اس ہے اس ہے الگنييں جواللہ كى ذات كے ساتھ قائم ہے ، اور وہ كى جس كى جملى ، جات ہے تا ہم ہمارے ياس ہے اس ہے اس ہے الگنييں جواللہ كى ذات كے ساتھ قائم ہے ، اور وہ ہمارے ياس ہے اس ہے الگنييں جواللہ كى ذات كے ساتھ قائم ہے ، اور وہ ہمارے ياس ہے اس ہے اس ہے الگنيں جواللہ كى ذات كے ساتھ قائم ہے ، اور وہ ہمارے باس ہے اس ہمارے باس ہم

<sup>(</sup>۱) "كتاب الوصية"، الإمام الأعظم (ت٥٠٥هـ)، صـ٦٤-٢٦، محلس دائرة المعارف النظامية، حيدرآباد الدكن ١٣٢١هـ (مطبوع مع شرحه "الحوهرة المنيفة")\_

وہ جواس کے ساتھ قائم ہے اس کا مُغا رئیس جو ہمارے پاس جلوہ گرہے، بلکہ وہ قرآن صفتِ واحدہ قدیمہ ہے (جس پرعدم سابق نہ ہوا)، اللہ تعالیٰ کے پاس موجود ہے ہے اس کے کہ اپنے وجود میں کسی آلے کی تھتاج ہو، اور بعینہ ہمارے پاس موجود ہے، لیکن (ہمارے پاس اس کا وجود) بسبب آلات ہے، وہ آلات ہمارا پڑھنا اور ہمارالکھنا اور ہماراالکھنا اور ہماراالک ویا دکرتا ہے، تو جب ہم ان حروف قرآنیکو پڑھتے ہیں اور ان کو لکھتے ہیں اور ان کو یاد کرتے ہیں تو وہ صفتِ قدیمہ جو ذات اللہ کے ساتھ قائم ہے، جو اللہ کے پاس ہماوہ کرتے ہیں تو وہ صفتِ قدیمہ جو ذات اللہ کے ساتھ قائم ہے، جو اللہ کے پاس ہماوہ کی اور خہم ہے متصل ہوئی اور خہم ہے متصل ہوئی، وہ تو اُس ہان پر ہمارے پڑھنے سے لکھنے سے اور یاد کرنے ہوئی، وہ تو اُس سے ان کے باس ہمان پر ہمارے پڑھنے سے لکھنے سے اور یاد کرنے ہوئی، وہ تو اُس سے ان کے اس آخری کلام تک جس کو اُنھوں نے طول دیا اور خوب بیان سے پہلے تھی ...! ان کے اس آخری کلام تک جس کو اُنھوں نے طول دیا اور خوب بیان کے بار شراہ بخشدہ کی ان پر جمت ہو (ا)۔

اورموصوف (نابلسی) قدس سرون "حدیقهٔ ندیه" کے باب اول کی فصل اول کی نوع اول بیس فر مایا: جبتم کو بی معلوم ہو گیاتو پراس کے قول کا فساد ظاہر ہو گیا جو بیہ کہتا ہے کہ کلام اللہ تعالیٰ کا اِ طلاق اشتراک وضعی ہے دومعنی پر ہوتا ہے ( یعنی اللہ تبارک و تعالیٰ کا کلام لفظاً دومعنی کے لئے موضوع ہے ): (۱) صفتِ قدیمہ (۲) اوروہ جو حروف و کلمات ِ حادثہ ہے مؤلف ہو۔ اس لئے کہ بیالی بات ہے جواللہ تعالیٰ کی صفات میں اعتقادِ شرک کی طرف پہنچاتی ہے ، اور اس جگہ نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا اشارہ اس حدیث میں ( یعنی بی حدیث کہ اس قرآن کا ایک کنارہ اللہ کی ذات کے اشارہ اس حدیث میں ( ایعنی بی حدیث کہ اس قرآن کا ایک کنارہ اللہ کی ذات کے باس ہو۔ اس حدیث کو ابن ابی شیبا ورطبر انی

<sup>(</sup>١) "المطالب الوفية"، عبد الغنى النابلسي (ت١١٤٣هـ) \_

نے دوہ جھے کیے ''میں ابوشر کے رضی اللہ تعالی عنہ سے روایت کیا )(۱) ۔ بیاشار وقر آن کی طرف بیے بتا تا ہے کہ قر آن واحد ہے ، اس میں اصلاً تعدد نہیں ، اور وہ قر آن اللہ کی صفتِ قدیمہ ہے ، اور وہ قر آن اللہ کی صفتِ قدیمہ ہے ، اور وہ کی مصاحف میں مکتوب ہے ، زبانوں سے پڑھاجا تا ہے ، وہ کی دلوں میں محفوظ ہے بغیراس کے کہ بیصفت ان فدکورہ امور میں سے کسی ہی میں حلول کر سے ، اور جواس بات کو ہمار ہے بیان کے مطابق نہ جھے پائے اس لئے کہ اس کا سجھنا اس کے لئے دشوار ہے ، اس پر واجب ہے کہ اس بات پر بدد کیھے ایمان لائے ، جیسا کہ اس کے کہ اللہ تعالی پر اور اس کی باقی صفات پر ایمان رکھتا ہے ، اور کسی کو جائز نہیں کہ اس کہ اللہ قعالی پر اور اس کی باقی صفات پر ایمان رکھتا ہے ، اور کسی کو جائز نہیں کہ اس کر آن کو جومصاحف میں اور دلوں میں اور ذبانوں پر جلوہ فر ماہے حادث کیے . . . ! اس کلام کے آخر تک جس کا انھوں نے خوب افادہ فر مایا مراجعت کر و! (۱) ان پر بادشاہ جواد کی رجمت ہو۔

(۱)"المصنف"، ابن أبي شيبة (ت٥٣٥هـ)، تحقيق كمال يوسف الحوت، كتاب فضائل القرآن، ما حاء في التمسّك بالقرآن، ر: ٣٠٠٠٦، ٢ (١٢٥، مكتبة الرشد، الرياض ١٤٠٩هـ، ط١، و"المعجم الكبير"، هاني بن عمرو أبو شريح الحزاعي، ما أسند أبو شريح الحزاعي، سعيد المقبري عن أبي شريح، ر: ٤٩١،

 <sup>(</sup>۲) "الحديقة الندية شرح الطريقة المحمدية"، عبد الغني النابلسي
 (ت ١١٤٣هـ)، الباب الأوّل، الفصل الأوّل، النوع الأوّل في الاعتصام بالكتاب،

## وحدت قرآن پر ائمۂ متقدّمین اور کثیر علماء کی عبارتوں سے استدلال

اورامام اجل سیدی عارف بالله عبدالو بابشعرانی شافعی قدّ سرتر والربانی فی اورامام اجل سیدی عارف بالله عبدالو بابشعرانی شافعی قدّ سرتر والربانی فی کتاب میزان الشریعة الکبری مین مین فرمایا: ایل سنت و جماعت نے اس کوجو مصاحف میں مکتوب ہے حقیقة کلام البی قرار دیا، اگر چیاس کا پڑھنا ہماری جانب سے صادر ہوتا ہے، تواس بات کو مجھو! اور اس سے زیادہ نہ کچھ کہا جاتا ہے نہ کسی کتاب میں مسطور کیا جاتا ہے اھ (۱)۔

اور کتاب "الیواقیت والجواہر فی عقا کدالا کابر" کے سولہویں محث میں فرمایا:
وی البی کا الفاظ میں ظاہر ہونا، اس کی مثال ایسی ہے جیسے جبرئیل علیہ العسلا ۃ والسلام
قریہ کی صورت میں ظاہر ہوئے؛ اس لئے کہ جبرئیل علی نہینا وعلیہ العسلا ۃ والسلام جب
قریہ کی صورت میں ظاہر ہوئے تحض بشر نہ تھے، اور نہ تھی اور نہ ایک ہی
حالت میں بشر اور فرشتہ دونوں تھے۔ تو جیسے جبرئیل علی نہینا وعلیہ العسلا ۃ والتسلیم کی
صورت و یکھنے والوں کی نظر میں بدل گئی اور جس حقیقت پروہ تھے وہ نہ بدلی ، اس طرح
کلام اَزَلی اور امر البی بھی عربی زبان میں اور بھی عبرانی زبان میں اور بھی سریانی
زبان میں متمثل ہوتا ہے، اور وہ کلام اپنی ذات میں امر رواحداً ذکی ہے اھ (۱۰)۔

<sup>(</sup>١) "ميزان الشريعة الكبرى"، الشعراني (ت٩٧٣هـ)، كتاب البيوع، باب ما يجوز بيعه وما لا يحوز، الحزء الثاني، صـ٧٦، دار الفكر بيروت،ط ١\_

<sup>(</sup>٢) "اليواقيت والحواهر في عقائد الأكابر"، الشعراني (ت٩٧٣هـ)، المبحث السادس عشر في حضرات الأسماء الثمانية بالخصوص، الحزء الأوّل، ص١٧٠، دار إحياء التراث العربي، بيروت ١١٨ه، ط١ ...

اور سیدی محی الدین (ابن عربی) رضی اللہ تعالی عنہ نے اپنی کتاب 
دفقوحات 'کے باب الاسرار میں فر مایا: اگر قدیم حادث میں حلول کر ہے تو اللہ کو جھٹم 
ماننے والوں کی بات سیح تھبرے گی ، قدیم ( کسی حادث میں ) حلول نہیں کرتا ، اور نہ 
محل (حوادث ) ہوتا ہے ، قر آن کا ذکراً مان ہے ، اور اس پرائیان لا نا واجب ہے کہ وہ کلام الرحل ہے ، باوجود یکہ اس کے حروف زبان میں ایک دوسرے ہے منقطع ہوتے ہیں ، اور اس کے حروف منتظمہ اس میں مجلی ہیں جوقلم 
اور باتھ ہے لکھا گیا ، تو لوحیں اور قلم حادث ہیں ، اور کلام البی حادث نہیں ، اور عقلوں 
پراو ہام حاکم ہوئے اھ ( ا )۔

'' ' ' شرح فقر اکبر' جوامام اہل سنت علّم ہدایت ابومنصور ماٹریدی رحمہ اللہ تعالیٰ کی طرف منسوب ہے ہیں ہے، اور اس کی نسبت کاعلم اللہ بی کو ہے: کلام اللہ اس وجہ ہے کہ وہ مصاحف میں کمنتو بہ ہوکر ظاہر ہوااس کو یوں موصوف نہ کیا جائے گا کہ وہ ذات باری ہے زائل ہوگیا، اور ہم یہیں کہتے کہ کلام اللی مصحفوں میں حلول کے ہوئے ہے؛ کہ بید بات زوال صفت کا قول کھیرے، اس امر پر بید بات دلالت کرتی ہے کہ اگر وہ لکھا ہوا کلام اللی نہ ہوتو کلام اللی بندوں کے درمیان معدوم ہوگا، اور بیات تفویت کلام اللی کی طرف لے جائے گی اھ (۱)۔

کتاب ''الا باندعن اصول الدیانه'' میں ہے جس کا نسخہ امام اہل سنت ابوالحن اشعری رحمہ اللہ تعالی کی طرف منسوب ہے (واللہ اعلم ): اگر کوئی ہے کہے کہ ہم

<sup>(</sup>١) "الفتوحات المكية في معرفة الأسرار المالكية والملكية"، (ت٦٣٨هـ)،

٣٥٦/٤ ملتقطاً، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط ١\_

<sup>(</sup>٢)"شرح الفقه الأكبر"، أبو منصور الماتريدي (ت٣٣٣هـ)، البحث في كلام =

ے بات کرو! کیاتم یہ کہتے ہوکہ بے شک اللہ کا کام لوح محفوظ میں ہے؟ اُس ہے کہا
جائے گا: ہم یونمی کہتے ہیں؛ اس لئے کہ اللہ عزوجل نے فرمایا: ﴿بَلُ هُوَ قُوانَّ
مَجِیدُ ہُنَّ فِی لَوْحٍ مَّحُفُو طِن ﴾

البروج: ۲۱، ۲۲]
مُجِیدُ و فِی لَوْحٍ مَّحُفُو طِن ﴾

البروج: ۲۱، ۲۲]
بلکہ وہ کمالی شرف والاقرآن ہے لوح محفوظ میں۔ (ترجمہ کنز الا مجان)
تو قرآن لوحِ محفوظ میں ہے، اور وہی ان کے سینوں میں ہے جوعلم ویے
گئے، اللہ عزوجل فرماتا ہے: ﴿بَلُ هُوَ اینَ نَہْیَنَتُ فِی صُدُورِ الَّذِینَ اُوتُوا الْعِلْمَ دَ ﴾

العنکبوت: ۲۹]

بلکہ وہ روش آیتیں ہیں ان کے سینوں میں جن کوعلم دیا گیا۔ (ترجمہ کنز الایمان)

اوراسي كى زبانول سے تلاوت ہوتى ہے، الله تعالى فرماتا ہے:

﴿لا تُحَرِّكُ بِهِ لِسَانَكَ ﴾ [القيامة: ١٦]

قرآن كے ساتھ اپنى زبان كو حركت نه دوا۔ (ترجمه كنز الايمان)

اورقرآن جارے مُصاحف میں فی الحقیقت مکتوب ہے،اور جارے دلوں

میں درحقیقت محفوظ ہے، وہی ہماری زبانوں سے فی الحقیقت پڑھا جاتا ہے، اور وہی حقیقت میں مصرے دشن سے میں دنیا میں مطلب ذفی در

در حقیقت جمارامسموع (شنیدہ) ہے، چنانچیاللّٰدعز وجل نے فرمایا:

﴿ فَأَجِرُهُ حَتَّى يَسُمَعَ كَلَمَ اللَّهِ ﴾ [التوبة: ٦] توات پناودو؛ كهوه الله كاكلام ئے۔ (ترجمه كنز الايمان)

اورایک قوم نے تو کہا: ہمارا قرآن کے الفاظ کوادا کرنا بیضرور ثابت کرتا ہے

<sup>=</sup> الله تعالى، صـ٣٥، ٣٦، محلس دائرة المعارف النظامية، حيدرآباد الدكن\_

کہ وہ مخلوق ہے، اور انھوں نے اپنی بدعت کو اور قرآن کے مخلوق ہونے کے بارے میں اپنے قول کومزین کیا، تو انھوں نے اپنے کفر کواس سے چھپایا جس کوان کے قول کے معنی پراطلاع نہیں، پھر جب ہمیں ان کی مراد پراطلاع ہوئی، ہم نے ان کے قول کا انکار کیا، لہٰذا یہ جائز نہیں کہ کہا جائے کہ قرآن میں سے پچھٹلوق ہے؛ اس لئے کہ پورا قرآن میں سے پچھٹلوق ہے؛ اس لئے کہ پورا قرآن غیر مخلوق ہے اوھ (۱) باختصار۔

امام سفی نے فرمایا جیسا کہ ان سے کتاب ''مطالب و فیہ' میں نقل فرمایا:
قرآن اللہ کا کلام اوراس کی صفت ہے، اوراللہ تعالی اپنی تمام صفات کے ساتھ ایک
ہے قدیم ہے، نہ وہ حادث ہے نہ گلوق ہے، اور وہ قرآن بے حرف اور بے آواز ہے،
اور مقاطع (انقطاع کلام کے کل) اور مَبادی (محلِ بدایتِ کلام) سے منز ہے، نہ وہ عین ذات ہے نہ غیر ذات، اس کے باوجود زبانوں سے پڑھا جاتا ہے، دلوں میں
محفوظ ہے، مصاحف میں مکتوب ہے، اور وہ قرآن مصاحف میں رکھا ہوائیں
اھ (۲)۔

شارح ''عقیدة الطحاوی'' نے فرمایا جیسا کہ''مخ الروض الازہر'' میں ان سے حکایت کیا: جو یہ کیے کہ وہ جو مصاحف میں مکتوب ہے کلام البی سے عبارت ہے، یا اللہ تبارک و تعالیٰ کے کلام کی حکایت ہے اور اس میں کلام البی متجلیٰ نہیں، تو اس نے

<sup>(</sup>۱) "الإبانة عن أصول الديانة"، الإمام أبو الحسن الأشعري (ت٣٣٠هـ)، ص٢٢٧، ٢٢٨، محلس دائرة المعارف النظامية، حيدرآباد الدكن ١٣٢١هـ (مطبوع مع "شرح الفقه الأكبر" لإبي منصور المائريدي).

<sup>(</sup>٢) "المطالب الوفية"\_

كتاب وسنت اورسكف امت كى مخالفت كى اه(١) \_

'' کنزالفوا کدشرح بحرالعقا کد' میں فرمایا: (قرآن کے ) کسی صورت میں فاہر ہونے سے بیلا زمنہیں آتا کہ وہ صورت والا ہو، کیانہیں دیکھتے کہ خدا کا کلام نفسی کتابت، قرائت اورقوت متحیلہ میں ظاہر ہوا باوجود یکہ (حقیقت میں )اس کے لئے ان صورتوں میں ہے جن میں وہ ظاہر ہوا کوئی صورت نہیں اھ<sup>(1)</sup>۔

''جمع الجوامع'' میں فرمایا: قرآن الله تبارک وتعالی کا کلام ہے جواللہ کی ذات کے ساتھ قائم ہے، اور وہ مخلوق نہیں، نیز وہ اس کے باوجود هیقة نه که مجاز أ جمارے مصاحف میں مکتوب ہے، ہمارے سینوں میں محفوظ ہے، ہماری زبانوں سے پڑھاجا تا ہےاھ (۳)۔

الله في استان سے استان عاصد و بندوں قاضى عضدالدين صاحب "مواقف" ورعلامه سيدشريف شارح "مواقف" كو بچايا، تو اول الذكر في ندبب حق مين متنقل مقالة تصنيف فرمايا جس مين انهوں في إجماع سكف كى بيروى كى ، اور دوسر صصاحب في "شرح مواقف" مين ان كى تائيدكى ، اوران كے باز وكوز ورويا، حالاتكه بيد دونوں: "مواقف" اوراس كى شرح ميں ان نو پيدا لوگوں كے ساتھ چلتے حالاتكه بيد دونوں: "مواقف" اوراس كى شرح مين ان نو پيدا لوگوں كے ساتھ چلتے بس -

میرسیدشریف قدس سرہ نے فرمایا جمہیں معلوم ہو کہ مصنف کا اللہ تبارک

<sup>(</sup>٢) "كنز الفوائد شرح بحر العقائد"\_

<sup>(</sup>٣) "حمع الحوامع"\_

وتعالی کے کلام کی تحقیق میں ایک منفرد مقالہ ہے، جس کے موافق انہوں نے اپنی کتاب کے خطبے میں اشارہ فر مایا،اوراس کا حاصل پیہے کہ لفظ ''معنیٰ'' کا اطلاق جمی لفظ کے مدلول پر ہوتا ہے اور بھی ایسے امر کومعنی کہتے ہیں جو قائم بالغیر ہو،تو جب ﷺ اشعری نے بیفر مایا کہ کلام البی معنی نفسی ہے ( یعنی امرِ قائم بذاته تعالی ) ، تو ان کے اصحاب نے اس سے سیمجھا کدان کی مراداس لفظ ( کلام ) کا مدلول اوراس کی تعریف ہے،اوروہ (معنیٰ نفسی )ان کے نز دیک قدیم ہے۔رہی عبارتیں تو ان کومجاز آ کلام کہا جاتا ہے؛ اس لئے کہ بیرعبارتیں اُس معنی پر دلالت کرتی ہیں جو کلام حقیقی ہے، یہاں تک ان لوگوں نے تصریح کی کہ الفاظ شیخ اشعری کے نز دیک ان کے ندہب پر بھی حادث ہیں،کین بیعبارتیں هقیقةً خدا کا کلامنہیں،اور بیہ جوان لوگول نے شخ اشعری کے کلام ہے سمجھااس ہے بہت ہے فاسدامور لازم آتے ہیں، جیسےاس کو کافر نہ ما ثنا جومصحف کے دونوں پھول کے درمیان اللہ کے کلام کا اٹکار کرے، حالا تکہ اس کا هقيقةً كلام اللي جونا اموردين عضرورة معلوم ب، اورجياللد ككام حقيقى ك ذريعے كافرول سے طلب معارضہ ومقابله كامعدوم ہونا ،اور جيسے جويژها جاتا ہے اور جوسینوں میں محفوظ ہے اس کا حقیقہ کلام الّبی نہ ہونا۔ مذکورہ امور کے علاوہ کچھاور مفاسدان كساتهم موت بين جواحكام دينيه مين صاحب فطانت ير يوشيده بين، لبذاواجب ہے كہ شيخ اشعرى كا كلام اس برمحمول كيا جائے كمانھوں نے معنى ثانى مراد لیا ( ایعنی امرِ قائم بالغیر )، اب کلام تفسی ان کے نزدیک ایک ایسا امر تھم ے گا جونظم ومعنی دونوں کوشامل ہے، جو قائم بذاتہ تعالی ہے، اور وہی مصاحف میں مکتوب، زبانوں سے پڑھاجانے والا ،سینوں میں محفوظ ہے،اور و معنی کتابت ،قر أت اور حفظ ہے مغائر ہے؛ کہ بیامور حادث ہیں، اور بیہ جو کہا جاتا ہے کہ حروف والفاظ قرآنی

مترتب ہیں،ایک دوسرے کے چھے لگے آتے ہیں،تواس کاجواب یہ ہے کہ بیر تیب تو صرف (ہمارے) تلفظ میں ہے، اس سبب سے کہ ہمارے آلات (زبان وغیرہ) نامُساعد ہیں، تو تلفظ حادث ہے، اور وہ رکیلیں جو حدوث پر دلالت کرتی ہیں ان کو حدوث تلفظ پررکھنا واجب ہے، یون نہیں کہ ملفوظ حادث ہے۔ مختلف دلیلوں میں تطبیق دینے کے لئے (بیتقر برضروری ہے)،اور بیجوہم نے ذکر کیا اگر چہ بیہ مارے اصحاب متاخرین کے مخالف ہے، مگر تا مل کے بعد شمصیں اس کی حقیقت معلوم ہو جائے گی۔ شارح مواقف کا کلام تمام ہوا۔ اور شخ اشعری کے کلام کا یہ پہلو وہ ہے جے شخ محمد شہرستانی نے اپنی کتاب مسمی به 'نهایة الاقدام' میں اختیار کیا،اوراس میں شبہ نہیں کہ یہ پہلوان ظاہری احکام سے زور یک ترہے جوقواعد ملت کی طرف منسوب ہیں اھ(۱)۔ آل موصوف رحمه الله تعالى نے "مواقف" كے خطبے ميں فرمايا: اور الله نے نبی سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے ساتھ عربی روشن کتاب اتاری ،اورا پینے بندوں کے لئے أن كا دين كامل كيا، اور نبي صلى الله تعالى عليه وسلم يرايني نعمت تمام فرما كي ، اور بندول کے لئے دین اسلام کو پیند کیا، نبی بر کرم والی کتاب اور قرآن قدیم کو نازل فر مایا، غایات واوقاف والی ( یعنی جہاں قاری کی قر اُت ختم ہوتی ہے اور جہاں وہ وقف کر کے تھہرتا ہے)، جو دلول میں محفوظ ہے، زبانوں سے پڑھی جاتی ہے، مُصاحف میں لکھی جاتی ہےات (٢)۔

سیدقدس سرہ نے (اس کی شرح میں ) فرمایا: (مصنف نے) قرآن کو قِدَم

<sup>(</sup>۱) "شرح المواقف"، المرصد الرابع، المقصد السابع في أنَّه تعالى متكلم، المزء الثامن، صـ ١٦ ١ ـ ١١٨ \_

<sup>(</sup>٢) "المواقف"، عضد الدين (ت٥٦٥هـ)، مقدّمة المؤلّف، الحزء الأوّل، =

سے موصوف کیا، پھرا سے مضمون کی تصریح کی جواس بات پر دلالت کرتا ہے کہ قرآن يمى عبارات منتظمه بين جيها كه بيسلف كاندبب ب؛ اس لئ كهسلف في فرمايا كه: حفظ ،قر أت اور كتابت حادث جيں،ليكن ان امور كامتعلق يعني جوسينوں ميں محفوظ ہے، جو بڑھا جاتا ہے اور جو مکتوب ہے وہ قدیم ہے، اور بیہ جو وہم ہوتا ہے کہ کلمات اور حروف کی ترتیب اور کلام کونهایت اور وقف عارض ہونا جواس کے حادث ہونے پر دلالت کرتے ہیں توبیدہ ہم باطل ہے: اس لئے کدبیتر تب وغیر وقر أت کے آلات میں قصور کی وجہ سے ہے۔ رہی وہ بات جوشنخ ابواکسن اشعری رحمہ اللہ تعالیٰ ہے بشہر ت مشہور ہے کہ:'' قدیم وہ معنی ہے جو قائم بذاتہ تعالی ہے ان عبارات حادثہ کے ذریعے اس معنی کی تعبیر فرمائی''، تو کہا گیا کہ بیناقل کی فلطی ہے، اس کا منشاءلفظ''معنی'' كا دوامريين مشترك مونا ب، يبلا: وهمفهوم جولفظ كے مقابل ب، اور دوسرا: وه معنى جو قائم بالغیر ہے، اور اس کی وضاحت ان شاء اللہ تعالی اس کے بعد ہونے والی تقریر میں عنقریب زیاد وہوگی اھ<sup>(1)</sup>۔

حن طبی نے فرمایا: شارح عنقریب مصنف کے مذہب کی تحقیق اُ ثنائے مجٹِ کلام میں اس کے موافق بیان کریں گے جومصنف نے اس جگہ سمجھایا کہ بیہ بات سلف کے موافق ہے، اور اسی پرشرح مختصر میں نص فرمائی اھ<sup>(۲)</sup>۔

مقصدِ سابع کے شروع میں اس بارے میں فرمایا کہ اللہ تعالیٰ مشکلم ہے،

<sup>=</sup> صـ ۲۶، ۲۰، دار الكتب العلمية، بيروت، ۱۹،۱۶۱هـ، ط۱ \_

 <sup>(</sup>۱) "شرح المواقف"، الحرحاني (ت١٦ ٨١هـ)، مقدّمة المؤلّف، الحزء الأوّل،
 صـ٥ ٢، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٩هـ، ط١\_

 <sup>(</sup>٢) "حاشية الحلبي على شرح المواقف"، مقدّمة المؤلّف، الحزء الأوّل، صـ٧٥ \_

شرع شریف سے بینابت ہے کہ کلامِ البی اس کی صفت ہے جواس کی ذات کے ساتھ قائم ہے، اس کے موافق جو کلامِ لفظی کے بارے میں سلف کی رائے ہے احد (۱)۔

اس كو بحرالعلوم ابوالعياش عبدالعلى نے بھى'' فواتح الرحموت'' ميں پسندفر مايا، جبکہ انھوں نے تعد وقر آن براس اِشکال کو وار د کرنے کے بعد فر مایا کہ: کلام کا اِطلاق کلام نفسی پر اِطلاق مجازی ہے،اور کلام لفظی پراس کا اِطلاق حقیقت ہے، یامعاملہ اس کے برنکس ہے، یا دونوں معنی میں اس کا إطلاق حقیقت ہے، پہلی تقدیریر ( جبکہ کلام کا اطلاق معن فنسی پرمجازی ہو) ہدلا زم آئے گا کہ جواللہ کا کلام ہے درحقیقت مخلوق وحادث ہو،اور جومخلوق نہیں وہ حقیقت میں اللہ کا کلام نہ ہو؛ اس لئے کہ علماء نے بیاکہا ہے کہ کلام لفظی حادث ہے اور کلام نفسی قدیم ہے۔ اور دوسری تقدیر پر (جبکہ کلام کا إطلاق معنی تفسی پرحقیقت ہو)لازمآئے گا کہ بیہ جویڑھا جاتا ہے۔ هفیقةٔ کلام الٰہی نہ ہو، یہ بات اگر چەالتزام کرلی جائے، لیکن کسی مسلم کو یہ کہنے کی جرأت نہ ہوگی۔اور تیسری تقدیریر (جبکہ اِطلاقِ کلام لفظی نُفسی دونوں معنی میں حقیقت ہو)لازم آئے گا کہ جو یہ کیے کہ قرآن اللہ کا اتارا ہوانہیں اس ہے مؤاخذہ نہ ہو؛ اس لئے کہ اگر وہ کلام سے نفسی مراد لے تو اس کی بیہ بات صادق آتی ہے، اور ارتداد شبہہ سے ثابت نہیں ہوتا، باوجود یکہاں قول پرصحابہ وتابعین کی طرف ہے مؤاخذہ ہونا بتواتر منقول ہے۔(اور یہ بھی تواتر ہے ثابت ہے کہ )انہوں نے اس بات پر قائل کوقل کرنے کا تھم فرمایا ہے، تو جب بات یہ ہے تو مچی اور راست بات جس کا اعتقاد فرض ہے وہ یہ

<sup>(</sup>١) "حاشية الحلبي على شرح المواقف"، المرصد الرابع، المقصد السابع في أنَّه

تعالى متكلِّم، الحزء الثامن، صدي ١٠٠ -

ہے جوصاحب'' مواقف'' ہے منقول ہے کہ: میرجو پڑھا جاتا ہے حقیقة اللّٰد کا کلام ہے، اوروہ ایک بسیط صفت ہے جوذات البی کے ساتھ قائم ہے، اوراس ( کلام قدیم ) کے خبروانشاء كے ساتھ تعلقات ہيں ،اور إنہيں تعلقات كے موافق بير كلام خبروانشاء گھبرتا ہے،اوروہ صفتِ قدیمہ ہے جوغیرمخلوق ہے،جیسا کہ باقی صفاتِ البید میں یہی معاملہ ہے، اور وہی رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پر نازل ہوا، اور جب بیقر آن زبان کی حرکت سے صادر ہوتا ہے تو بیصفت اجزاء میں متجلی ہوتی ہے؛ اس لئے کہ زبان کلام بسیط وغیر مرتب کے تکلم میں مُساعدت نہیں کرتی ،اور مظاہر کے اختلاف سے ظاہر مختلف ہوجا تا ہے،اوراس میں کوئی بُعد نہیں ۔تو کلام الٰہی اس کی صفیت واحدہ ہے جو اس کی ذات کے ساتھ قائم ہے،اس کے تعیّنات مختلف مُحال میں مختلف ہوجاتے ہیں، اور میصفت اپنی حدِ ذات میں قدیم ہے، توجب میکلام جرئیل کی زبان پر نازل مواتو وہاں اس صفت کومختلف تعتینات کا جامہ پہنایا (جن کے اعتبار سے ) وہ مرتّب ہوکر جلوہ گر ہوئی، پھر جب جبرئیل نے اس کو پڑھااس حال میں کہوہ غیر قارّہ <sup>(۱) ب</sup>ھی، پھر رسول نے اس کوسنا تو ان کے سینے میں وہ محفوظ ہوگئی جیسے انہوں نے اس کومر تب سنا،

(۱) قوله: غير قارة (يعنى اس كابراء معاً مجتمع نه بقى "تعريفات سيد" من قرما يا الأعراض على نوعين: قار الذات: وهو الذي يحتمع أحزاؤه في الوحود كالبياض والسواد، وغير قار الذات: وهو الذي لا يحتمع أحزاؤه في الوحود كالحركة والسكون يمنى أعراض كي دوسمين بين: (۱) قار الذات: اوروه اس عرض كوكت بين جس كابراء وجود من مجتمع بمول، بين من كابراء وجود من محتم بمول، بين من كابراء وجود من معا الأبياري، وسيابي، (۲) غير قار الذات: اوروه الكافر بي بحس كابراء وجود من معا الشعر عالى عرض بي جس كابراء وجود من معا الشعر عالى العربي ۲۵ ما معان و سكون و سكون و التعريفات"، الحرحاني (ت ۸ ۱ ۸ هـ)، تحقيق إبراهيم الأبياري، باب العين، تحت ر: ۹ ۲ ۲ ، ص ۲۲ ، دار الكتاب العربي ۲ ۲ ۳

کین اب سینے میں استقر ارکی صفت پر، تو حقیقت ایک ہے اور اس کے مظاہر مختلف ہیں، تو بھی کسی جائے میں ظاہر ہوتی ہے تو بارے دیگر دوسرے جائے میں ظاہر ہوتی ہے، اورایک ہے کامختلف تعیّنات میں ظاہر ہونا پچھ ستجد نہیں۔ یہی وہ بات ہے جس کا امام جام اعظم الائمہ نے قصد فر مایا: اس لئے کہ انہوں نے '' فقدا کبر''(۱) میں (اور جو ہم نے پہلے ذکر کیا اس کلام کوفقل کر کے ) فر مایا: لفظ سے مراد تلفظ ہے، اور تلفظ ہمارا فعل ہے جوالبتہ مخلوق ہے، یا اس سے مراد وہ تعین ہے جس جائے میں قرآن زبان پر جلوہ گر ہوا، اور یہ تعین بھی مخلوق ہے جس میں پچھ شک نہیں، اور علاء کے اس قول کہ: حالہ آن غیر معلوق " میں لام تعریف عہد کے لئے ہے، یعنی وہ قرآن جو خدا کی صفت ہے مصاحف میں مکتوب، سینوں میں محفوظ اور رسول پر نازل ہونے والا ، اور برطاجانے والا فی نفسہ غیر مخلوق ہے، اگر چہ اس کے وہ تعیّنات جو کتابت، قرائت اور حفظ ونزول میں ہیں مخلوق ہیں (۲)۔

نیزان امام ندکورنے اس عبارت شریفہ کے بعد فرمایا: اور حضرت موی علی میتنا وعلیہ الصلاق والسلام نے اللہ کا کلام سنا، اللہ تعالی فرما تاہے:

﴿ وَ كَلَّمَ اللَّهُ مُوسَى تَكُلِيُما ﴾ [النساء: ١٦٤] اورالله نے مویٰ سے هیقة كلام فرمایا۔ (ترجمه كنز الايمان)

<sup>(</sup>١)"الفقه الأكبر"، صـ ٩١ - ٩٤ -

 <sup>(</sup>۲) "فواتح الرحموت بشرح مسلم الثبوت"، بحر العلوم عبد العلي
 (تعام)، الأصول في المقاصد، صـ ۳۱۱، ۳۱۲، المطبع لمنشي
 نَولكشور، اللكنور

اور الله تعالی مشکلم تھا جب حضرت موی علی نبینا وعلیہ الصلاۃ والسلام سے کلام نہ فرمایا تو السلام سے کلام نہ فرمایا تو الله مے کلام نہ فرمایا تو الله مے مشکلم جواجواس کی صفت اُ آئی ہے، اور محدوثِ نہ کوررضی الله تعالی عنہ کلام اس امر میں نص ہے کہ کلام قدیم اور جونازل ہواشکی واحدہ، نیز فرمایا: عنہ کلام اس امر میں نص ہے کہ کلام قدیم اور جونازل ہواشکی واحدہ، نیز فرمایا: اور الله تعالی تکلم فرما تا ہے، اس کا کلام ہمارے کلام کی طرح نہیں، ہم آلات وحروف کے ذریعے تکلم کرتے ہیں، اور الله تعالی نے آلہ وحرف کے بغیر تکلم فرمایا ہے، اور حوف کے دریعے تکلم کرتے ہیں، اور الله تعالی کا کلام مخلوق نہیں، اور بیاس لیے کہ ( کلام اللی ) کے حروف ان تعینات کی جہات میں سے ایک جہت ہے، جس کے جامے میں کلام حروف ان تعینات کی جہات میں سے ایک جہت ہے، جس کے جامے میں کلام ہمارے تلفظ کے وقت فلام ہوا، اور اس میں شک نہیں کہ یہ تعینات مخلوق ہیں (ا)۔

پھرامام اعظم رضی اللہ تعالی عنہ کا وو کلام ذکر کیا جوآپ نے اپنے وصایا(۱)
میں فرمایا، اس کے بعد فرمایا: اور اس کے مثل کلام دوسرے اسکہ سے بھی منقول ہے،
اور مفقین حنابلہ نے جو پچے فرمایا اور اس امام جلیل احمد بن صنبل رضی اللہ تعالی عنہ سے
نقل کیا کہ:'' وو قرآن جو غیر مخلوق ہے وہی پڑھے جانے والے الفاظ ہیں''، اس سے
اُن کی مراد وہ ی ہے جو ہم نے بیان کی ، اور ان حنابلہ میں سے وولوگ جوان محققین
کے بعد آئے ، وہ اس کے معنٰی کو بچھنے کے لیے گہرائی میں نہ گئے ، اور انہوں نے یہ بھجا
کہ یہ وہ حروف ای ترتیب کے ساتھ قدیم ہیں، (بات یہاں تک پینچی کہ لوگوں کا)

 <sup>(</sup>۱) "فواتح الرحموت بشرح مسلم الثبوت"، الأصول في المقاصد، صـ ۲۱۲ \_

<sup>(</sup>٢) "كتاب الوصية"، صـ ٢٤ - ٦٦\_

طعندان کی طرف متوجہ ہوا، اور ' حمہیدِ''() شیخ عبدالشکور (۲) سالمی میں بھی بیمضمون وافی ہے، بیدہ ہے جوہم نے تمہیں اجمالی طور پر بتایا، چونکداس عظیم مطلب کے اظہار میں تقصیر کی رخصت نہیں؛ اس لیے کداس امام بُمام احمد بن خنبل نے اس مقصد کے لیے اپنی جان وینا اختیار فرمایا، اور اس بلند مرتبہ عارف باللہ داؤ دطائی نے فرمایا کہ: احمد بن خنبل (بدایت و خلق کے لیے) انبیاء علیہم الصلاق والسلام کے قائم مقام ہوئے (۳) احمد عن حضراً۔

ائول: (بحرالعلوم نے) صاحب ''مواقف'' سے جونقل کیااس میں ایک گونا اس مضمون کی مخالفت ہے جو میرسیدشریف نے صاحب ''مواقف' کے مقالے سے نقل کیا، جیسا کہ ہم عنقریب ان شاء اللہ تعالی اسکی طرف اشارہ کریں گے، اور رہے کچھ مفرنہیں، اس لیے کہ ہماری مرادیعنی کلام اللی کی وحدت اور اس کی نفسی قدیم اور لفظی حادث کی طرف تقسیم کا بطلان دونوں وجہوں پر حاصل ہے۔

بحرالعلوم نے بیہ جوشقیں ذکر کیں کہ ' کلام (۱) لفظی میں ، یا (۳) نفسی میں ، یا (۳) دونوں معنیٰ میں حقیقت ہے''، تو میں کہتا ہوں کہ: اس کی ایک چوتھی شِق بھی ہے، تو اس کی حقیقتِ معنیٰ دونوں کو عام ہے، اور این بُمام نے بیشِق'' مسایر ہ'' میں

 <sup>(</sup>۱) "تمهيد أبي شكور السالمي"، القول الثامن عشر في نزول القرآن ووحيه،
 والقول التاسع عشر في أنّ القرآن ما هو، صـ۸۷ - ۹۳ ، نعماني كتب خانه، كابل،

 <sup>(</sup>۲) كذا في نسخ الطبع، وصوابه أبو شكور. منه.

<sup>(</sup>٣) "فواتح الرحموت بشرح مسلّم الثيوت"، الأصول في المقاصد، صـ ٣١٣ ـ

اختیار فرمائی، جبکه انہوں نے بیر کہا کہ:'' بیشِق زیادہ وجیہ ہے''(۱) ،اوران کے اس مضمون کوان کے دوشاگر دوں ابن قطلو بغااورابن ابی شریف نے مقرر رکھا<sup>(۲)</sup>،اور اس پروہی اعتراض وارد ہوتا ہے، جوان کے اختالات پر وارد ہوا؛ اس لیے کہ خاص پر عام كا إطلاق ندتو بعيد ب، نداس من كجه خرابي ب، بكديه إطلاق لفظ ك حقيقت ہے، جبکہ معنیٰ خاص ای خصوصی حیثیت کے ساتھ مراد نہ ہو، جبیما کہ''شرح تلخیص'' میں بیان ہوا<sup>(۳)</sup>،اور میں نہیں جانتا کہ ہم میں سےکون اُس پہلےاحمال کی طرف گیا، اور ملاعلی قاری نے "منح الروض" میں تفتازانی کی حبعتیت میں دوسرے احتمال کو تیسرے احتال کو تحقیق کھبرانے کے بعد طاہر قرار دیا<sup>(ہ)</sup>،اورخودانہوں نے'' زیدہ شرح بردہ'' میں اس کی نسبت مشائح متقد مین کی طرف کی ، (ملاً علی قاری نے کہا: ) ای لیے کلام البی کی مشائخ نے بہتحریف کی کہ'' ووالی صفت ہے جوحروف کے مظہر

 (۱) "المسائرة"، ابن الهمام الحنفي (ت٨٦١هـ)، ص٨٣، المكتبة التحارية الكبرى، مصر (مطبوع مع شرحه "المسامرة").

<sup>(</sup>۲) "المسامرة بشرح المسايرة"، ابن أبي شريف الشافعي (ت٩٠٦)، هو سبحانه متكلم بكلام قائم بذاته، صـ٨٣، المكتبة التجارية الكبرى، مصر، و"شرح المسامَرة"، ابن قطلوبغا الحنفي (ت٩٧٩هـ)، هو سبحانه متكلم بكلام قائم بذاته، صـ٨٣، المكتبة التجارية الكبرى، مصر \_

<sup>(</sup>٣) "شرح التلخيص"، التفتازاني (ت٧٩٢ هـ).

<sup>(</sup>٣) "منح الروض"، القرآن كلام الله... إلخ، صـ٩٢ -

میں جلوہ گر ہوئی، تو مُظهر کے اعتبار پروہ حادث ہے، اور صفت کے اعتبارے قدیم ہے'' اھ۔ (۱)۔

أقول: يه بات پردے کے پیچے ہے ہے؛ اس لیے کہ جب مظاہر میں جلوہ اگر ہونے کی بات گھری اور یہی یقینا ائکہ متقد مین کا ند ہب ہے، تو جلوہ فر ما ہونے والے کلام میں اصلاً تعد ذہیں، لہذا ندار تکا ہے مجاز ہے اور ند (کلام اللی لفظی وفقسی مشترک ہے، اور بہت سے لوگوں نے دواخیرا حمالوں میں تر دّ دکیا، جیسے امام عبدالعزیز بخاری نے ''کشف الاسرار''(۲) اور'' غابیة التحقیق''(۳) میں، اور تفتاز انی نے ''شرح مقاصد''(۳) میں، اور تیسرے احتمال پرامام صدر الشریعہ نے ''تو ضیح''(۵)

(۱) "الزيدة العمدة في شرح البردة"، القاري (ت١٠١٤هـ) الباب السابع في القرآن، تحت البيت: آيات حق من الرحمن محدثة قديمة صفة الموصوف بالقدم، صـ٨٦، جمعيت علماء سكندريه خير پور سندهـ

(۲) "كشف الأسرار شرح أصول البزدوي"، عبدالعزيز البخاري (ت ٧٣٠هـ)،
 تحقيق محمد المعتصم بالله البغداي، الدليل الأوّل: الكتاب، ١ / ٨٤١ ـ

(۳) "غایة التحقیق" عبدالعزیز البخاري (ت ۷۳۰هـ) الکتاب، صـ۷، میر
 محمد کتب خانه کراتشی\_

(٣) "شرح المقاصد"، التفتازاني (ت٢٩٣هـ)، تحقيق الدكتور عبدالرحمن عميرة،
 صفات القرآن الكريم، الحزء الرابع، صده ١، منشورات الشريف الرضي ١٤٠٩ه، ط١٠.
 (۵) "التوضيح والتلويح"، الإمام صدر الشريعة، الباب الأوّل، صـ٧٩، مذهبي

میں جزم فرمایا، اور تفتازانی نے ''شرحِ عقائد' میں ان (یعنی صدر الشریعہ) کی پیروی کی، اور بیتکم لگایا کہ بہی تحقیق ہے (۱)، اوران کی پیروی ملاعلی قاری نے ''مخ الروض''(۲) میں کی، اور سنوی اپنے متن' اُمّ البرابین' کی شرح (۳) میں اس پر چلے، اور قاری نے ''زبدہ''(۳) میں زعم فرمایا کہ یہی مشہور اور فدہب منصور ہے، اور ای پر تفتازانی نے ''زبدہ''(۳) میں زعم فرمایا کہ یہی مشہور اور فدہب منصور ہے، اور ای پر تفتازانی نے (۵)، پھر قاری (۲) نے اس اعتراض سے خلاصی کی بنا کی جو دوسرے احتمال پروار دہوا کہ (شقِ ٹانی کو اختیار کرنے کی صورت میں بدلازم آتا ہے کہ فلام مزتر ل کے کلام الہی ہونے کی فقی سیحے ہو) حالانکہ اجماع اس کے برخلاف ہے، کو تان دونوں میں سے کی ایک کے بعنی جب لفظ کلام دونوں معنی میں حقیقت ہے، تو ان دونوں میں سے کی ایک کے لیمی ہونے کی نفی سیحے نہیں۔ (کلام البی) ہونے کی نفی سیحے نہیں۔

<sup>(</sup>۱) "شرح العقائد النسفية"، التفتازاني (ت۲۹۲هـ)، تحقيق محمد عدنان درويش، صـ۱۱۷، مكتبة دار البيروتي ۱٤۱۱هـ

<sup>(</sup>٢) "منح الروض"، القرآن كلام الله... إلخ، صــ ٩ -

 <sup>(</sup>٣) "أم البراهين شرح العقيدة الصغرى"، السنوسي (ت٥٩٨هـ)، تحقيق الدكتور حمد صادق درويش، الكلام، صـ٩٥.

 <sup>(</sup>٣) الزبدة العمدة في شرح البردة"، الباب السابع في القرآن، تحت البيت: آيات
 حقّ من الرحمن محدثة قديمة صفة الموصوف بالقدم، صـ٨٦.

<sup>(</sup>۵)"شرح العقائد النسفية"، صـ١١٧\_

<sup>(</sup>٢) "منح الروض"، القرآن كلام الله... إلخ، صـ ٩٠ ـ

# علاًمه تفتازانی وعلاًمه علی قاری کی اختیار کرده شق پر عمدہ تعلیق

أفول: بلكهاب توان دونوں ميں ہے ہرايك كے (كلام البي) ہونے كى نفي صحیح قراریائے گی،جس طرح ہرایک کے لیے( کلام الٰہی ) ہونے کا اِثبات صحیح؛اس لیے کہ وہ اس معنی پر اِس سے منتقی ہے (اس لئے کہ اس معنیٰ پر یعنی کلام نفسی کے اعتبارے اس ہے منتقی ہے، یعنی کلا مُقسی ہے،اوراس معنیٰ پر یعنی کلا مُلفظی کے لحاظ ے اس کا کلام البی ہونا کلام نفسی ہے منتقی ہے ) اور اُس معنی پراُس ہے منتقی ہوگا، اورمطلقاً (یعنی نفی وا ثبات دونوں میں )عموم مشترک پر ( جبیبا کہ امام شافعی ہے منقول ہے) بنا رکھنا ، یا خاص نفی میں مشترک کو عام ماننا (جیبیا کہ بعض حنفیہ ہے منقول،اوراس مذہب کو''تحریز''(ا)میں اختیار کیا ) مذہب منصور پراس کی صحت ہے مانع نہیں، ( یعنی مصنف نے بیہ جوفر مایا: '' بلکہ اب تو ان دونوں میں سے ہرایک کے کلام الٰہی ہونے کی نفی صحیح قراریائے گئ'، اِس دعویٰ کی صحت ہےان کاعموم مشترک یر بنا رکھنا مانع نہیں )،علاوہ ازیں صواب ہے مشابہ تریہ ہے کہ عموم کا قول ارتکاب تحوز ہے، تو وہ حقیقت ہے مانغ نہیں ، اور اگر دعوی عموم تسلیم بھی کرایا جائے تو بیہ ( قائل کو ) فاسق قرار دینے کا موجب نہیں ، چہ جائیکہ نسبت گراہی کا موجب ہو،اور بیہ بھی خلاف اِجماع ہے۔( جیسا کہ مصنف کے کلام میں پہلے گذرا،اورابھی تفتا زانی

<sup>(</sup>۱)"التحرير"، ابن الهمام (ت ٨٦١هـ)، الباب الثاني، ٢ /٢٨٤، دار الفكر، بيروت ١٤١٧هـ، ط ١\_

وقاری ہے منقول ہوا،اورمصنف کے کلام میں آئندہ بھی اس کی تصریح آئے گی)۔ مختصر یہ کدان (مفاسد ہے) بیچنے کی کوئی صورت نہیں مگریہ کہ کلام الٰہی کو واحد مانا جائے، بیعنی اللہ تعالیٰ کا کلام هیقۂ ایک ہے،اس میں اصلاً تعدّ دنہیں، وہی ایک قرآن ہے جوتمام مقامات میں متحبی ہے،ار تکابِ تجۃ زیامشترک ماننا سیجے نہیں؛ اس لیے کہ بیسب تعدّ وکی فرع ہے۔

قاضی عضدالدین رحمه الله تعالی نے اپنے متن عقائد میں فرمایا: قرآن الله تعالیٰ کا کلام غیر مخلوق ہے، اور وہی مصحفوں میں مکتوب ہے جوز بانوں سے پڑھایا جاتا ہے، سینوں میں محفوظ ہے، اور مکتوب، کتابت کا غیر ہے، مقروء (لعنی پر هاجانے والا) قراءت كاغيرب، اورمحفوظ، حفظ كاغيرب (١) اهـ يعنى كتابت، قراءت اور حفظ قطعاً حادث ہیں؛اس لیے کہ بیسب ہمارےافعال ہیں،اور بندوں کےافعال سب کےسب حادث ہیں جنہیں اللہ نے پیدا فرمایا ہے،اور بات الی نہیں جو جاہل حنابلہ کی طرف منسوب ہے کہ دین اور بداہت وونوں کے خلاف ہے۔اور یونہی ہمارا اس قرآن کوسننا بالبدامت حادث ہے،اور مکتوب،مقروء، محفوظ اورمسموع وہی قرآن قدیم ہے جوذات الٰبی کے ساتھ قائم ہے،اورامام اجل مفتی جن وانس فجم الدین عمر نسفی قدّس سرّ ہ نے اپنے متن عقائد میں اس کے مثل مضمون کی تصریح فر مائی ، چنانچہ فرمایا: قرآن کلام اللہ ہے،غیر مخلوق ہے،اور وہی ہمارے مُصاحف میں مکتوب،

<sup>(</sup>١) "المواقف"، المرصد الرابع، المقصد السابع: في أنَّه تعالى متكلم، الجزء الثامن، صـ١١٧، بتصرّف\_

ہمارے دلوں میں محفوظ ہے، ہماری زبانوں سے پڑھا جاتا ہے، ہمارے کا نوں سے سناجا تا ہے، حالانکہ ووان چیز وں میں حلول نہیں کئے ہوئے ہے (۱) اھ

#### علامہ تفتازانی کی تاویل پر تبصرہ

علامة تفتاز انی نے جو بات ان کے ذہن میں جمی ہوئی تھی امام نسفی کے کلام کو دُور اَ زفنهم تا ویلات کے ذریعے اِی طرف پھیر دیا، کلام محقق عضد الدین کونقل کرکے اس کلام کومتحن بتایا، کھراس سے بیاعتراف کرتے ہوئے وکھر گئے کہ: ''اس کلام کے فہم تک ان کی عقل نہیں پہنچتی''؛ اس لیے کہ وہ فرماتے ہیں: ہمارے بعض محققین اس طرف گئے کہ ہمارے مشائخ کے قول:"کلام الله تعالی معنی قدیم" ہے مرا دوہ معنی نہیں جولفظ کے مقابلہ میں بولا جاتا ہے، بلکہ وہ معنی مراد ہے جو( قائم بالغیر ) بذات خود قائم نہ ہو، جیسے کہ جملہ صفات الہیہ، اوران کی مرادیہ ہے کے قرآن نظم ومعنی دونوں کا نام ہے،اوروہ قدیم ہے،اس طور پرنہیں جیسے حنابلہ کا زعم ہے کہ لفظ مرتب مرتب الا جزاء قدیم ہے؛ اس لیے کہ یہ بات بداہمةُ محال ہے، بلکہ لفظ قائم بالنفس ہے، جیسے حفظ نفس حافظ کے ساتھ قائم ہے، بغیراس کے کدایک ووسرے پر متقدّم ہو، اور تر نب تو ہمارے پڑھنے میں ہوتا ہے؛ کہ ہمارا آلہ ( زبان ) نامُساعد ہے، میضمون ان کے کلام کا حاصل ہے،اور بیکلام اُس کے نز ویک جید ہے جولفظ قائم بالنفس كاتعقل كرتا ہے۔قرآن حروف منطوقہ سے مرتب نبیں ہے،اور نہ

<sup>(</sup>۱)"العقائد النسفية"، عمر النسفي (ت٣٧٥هـ)، تحقيق محمد عدنان درويش، صـ١١٦ـ ١١، مكتبة دار البيروتي ١٤١١هـ

بی اُن حروف سے مرتب ہے جو ہماری قوّت مخیلہ میں ہیں، جن میں سے بعض کا وجود بعض کے عدم سے مشروط ہے۔ اور نفس حافظ کے ساتھ قیام کلام کامعنی ہم تو یہی سیجھتے ہیں کہ حروف کی صور تیں اسکے حافظ میں محفوظ ومرتبم ہوں، اس طور پر کہ جب حافظ ان حروف کی طرف اِنتا تا تھا تھا تھا کر ہے تو وہ کلام حروف والفاظ مخیلہ سے مرتب کلام ہو، اور جب اُن کا تلفظ کر ہے تو وہ کلام حروف والفاظ مخیلہ سے مرتب کلام ہو، اور جب اُن کا تلفظ کر ہے تو وہ کلام معوع ہو(۱) اسے بیعض تلعیص .

### مصنف علاًم کی تحقیق

اُقول: یہ خیال اس وجہ سے ناشی ہوا کہ انہوں نے حروف کے قدیم ہونے کا قول کیا، اور اس بات کے قائل ہوئے کہ بیحروف مرتبہ معاً ذات عکتہ کے ساتھ قائم ہیں، نہ اس طور پر کہ وہ حروف ایک دوسرے کے پیچھے آتے ہیں، جوامرائتہا کا مقتضی ہے، اور بید دوقولوں میں سے ایک قول ہے، اور اس وجہ پر کوئی استحالہ نہیں، اور اس تقریر سے خیالی کا بیاعتراض مند فع ہوجاتا ہے کہ اس صورت میں "لمع" اور "ملع" میں کوئی فرق نہیں رہتا، اور اس قول پرشہرستانی نے سلف کا اجماع نقل کیا (۴)۔

علامہ قاسم نے ''مسایر و' پراپی تعلیقات میں ابن تیمیہ سے نقل کرتے ہوئے فرمایا: قرآن کے وہ حروف جواس کے الفاظ تھے اس سے پہلے کہ جرئیل علیہ الصلاق والسلام نبی صلی اللہ تعالی علیہ وہارک وسلم پران کو نازل فرما کیں، جو یہ کہ کہ یہ حروف مخلوق ہیں، وہ اِجماع سلف کا مخالف ہے؛ اس لیے کہ ان کے زمانے میں کوئی

<sup>(</sup>١) "شرح العقائد النسفية"، صـ١١٨، ١١٩-

<sup>(</sup>٢)"نهاية الأقدام"\_

ایی بات کہنے والا نہ تھا، سوائے ان لوگوں کے جنہوں نے یہ کہا کہ قرآن گلوق ہے؛ اس
لیے کہ ان لوگوں (معتزلہ) نے مخلوق ہونے سے الفاظ ہی کومرادلیا، رہاوہ جواس کے
مابوا ہے (اس کی مراد کلام نفسی سے ) تو وہ اس کے ثابت ہونے کا اقرار نہیں کرتے ، نہ
اسے مخلوق مانتے ہیں، اور نہ غیر مخلوق مانتے ہیں، اور بہت سے اجلّہ مشکلمین نے اس
مضمون کا اعتراف کیا، ازآں جملہ عبدالکریم شہرستانی ہیں، باوجود یکہ انہیں 'ملل وُجل'
(مختلف مُداہب واُدیان) کی خوب اطلاع ہے؛ اس لیے کہ انہوں نے یہ بیان کیا کہ
سکف مطلقاً اس طرف گئے کہ حروف قرآن غیر مخلوق ہیں، اور انہوں نے یہ کہا کہ حروف
کے حادث ہونے کا قول (جوائس زمانے) میں ظاہر ہوا، نو پیدا ندہب ہے، اور ندہب
سکف کوانی کتاب "نہایة الاقدام" (ا) ہیں ذکر کیا (ا) اہد۔

### عبارات متقدمه پر مصنف علاًم کی نفیس تعلیق وتحقیق

أقول: اگريه بات سكف منقول بتو وه بهت خوب ب، اور ميراخيال يول نهيں؛ اس ليے كه وه صفات الهي ميں تعمّق سے برى، اور صفات الهي كي حقيقت ميں خوش كرنے سے بهت زياده دور تھے، اور شئ خداصلى الله تعالى عليه وسلم سے حدیث ميں ميہ محمون وارد ہوا كه: ((خلق ميں تفكر كرواور خالق ميں تفكر نه كرو))، اس حديث كوابو شخ نے "كتاب عظمه" (٣) ميں اور ابو تعيم نے "حليه" ميں حضرت

<sup>(</sup>١)"نهاية الأقدام".

 <sup>(</sup>٢) "شرح المسايرة"، هو سبحانه متكلم بكلام قائم بذاته، صـ٨٥، ٨٥ ـ

<sup>(</sup>٣) "كتاب العظمة"، أبو الشيخ (ت٣٦٩هـ)، تحقيق رضا الله بن محمد

إدريس المباركفوري، باب الأمر بالتفكر في آيات الله عزَّ وحل...إلخ، ر: ٥، =

ابن عباس رضی الله تعالی عنبما سے روایت کیا (۱) ، اور ابوشنے نے اتنا بڑھایا کہ: حضور صلی الله تعالیٰ علیه وسلم نے فرمایا: ((تم لوگ خالق کی قدر کو (حقیقی طور پر) نہیں جانتے))(۱)۔

### متعدد احادیث کی تخریج

یہ مضمون ابوشن کی حدیث کا ہے، اور'' معجم اوسط''(۳) میں طبرانی، اور '' کامل'' میں ابنِ عدی (۴)، اور'' شعب الایمان'' میں بیبی کی حضرت ابنِ عمررضی الله تعالی عنبماے روایت کردہ حدیث میں بایں لفظ ہے کہ: ((الله کی نعمتوں میں تفکر

= ۲۱۲/۱، دار العاصمة، الرياض ٤٠٨ ١هـ، ط١\_

<sup>(</sup>۱) "حلية الأولياء وطبقات الأصفياء"، أبو نعيم (ت ٢٠٠هـ)، تحقيق مصطفى عبدالقادر عطا، ر: ٢٠٨١، ٢ / ٦٧، دار الكتاب العربي، بيروت ١٤٠٥هـ، ط٤ ـ (٢) "كتاب العظمة"، باب الأمر بالتفكر في آيات الله عزّ وحل... إلخ، ر: ٥، ٢١٦/ ـ

<sup>(</sup>٣) "المعجم الأوسط، الطيراني (ت٣٦٠هـ)، تحقيق محمد حسن محمد إسماعيل الشافعي، من اسمه محمد، ر: ٦٣١٩، ٤ /٣٧٣، دار الفكر، بيروت ١٤٢٠هـ، ط.1\_

<sup>(</sup>٣) "الكامل في ضعفاء"، ابن عدي (ت٣٦٥هـ)، تحقيق الشيخ عادل أحمد عبدالموجود، تحت ر: ٢٠١٧ وازع بن نافع العقيلي الجزري، ٨ (٣٨٥٠، دار الكتب العلمية ٤١٨هـ، ط١\_

کرواوراللّٰد کی ذات میں تَفَکّر نہ کرو))(۱)،اورابوذ ررضی اللّٰدعنہ ہے اِنہی کی روایت میں حدیث ان الفاظ ہے ہے:((اللّٰہ کی خلق میں تَفَکّر کرواوراللّٰہ کی ذات میں تَفکّر مت کرو؛ کہ ہلاک ہوجاؤ گے))(۲)۔

### ابن تیمیہ کا دعوی باطل ھے

اگریہ بات خلق قرآن کے قائلین برسلف کے اعتراض ہے، بلکہ ان لوگوں کو کا فرٹھبرانے ہے اخذ کی جائے ؛ اس لیے کدان قائلین نے لفظ کے ہوا کچھے مراد نہ لیا؛ اس وجہ سے کہ انہوں نے اس کے سوا کچھاور نہ جانا، جبیبا کہ ابن تیمیہ نے کہا، تو یہ دعویٰ تامنہیں، بلکہ باطل ہے جواصوات سے منقوض ہے؛ اس لیے کہ عامة الناس أصوات ہی کوحروف جانتے ہیں،اوروہ ( أصوات ) شکلیں اور کیفیتیں ہیں جو ہوا کے ساتھ قائم ہیں،جیسا کہ پہلے گزرا (لیعنی ''الکھٹ شافیا'' میں مصنف نے بیان فر مایا)، اور کسی مسلمان کو جا تزخییں کہ وہ ان اُصوات کے حادث ہونے میں شک کرے، بلکہ وہ تو ہم ہے زیادہ حادث ہیں؛ اس لیے کہ بیہ ہمار فعل ہے حادث ہوتی ہیں۔اب بات حنابلہ کے جامل متاخرین کے مذہب تک منجر ہوگی،اوراگر ایسانبیں تو قرآن کومخلوق ماننے والوں نے بیقصرت کب کی کدان کی گفتگوان حروف کے بارے میں ہے جوتر تیب وتعاقب ہے بالاتر اصوات اوران کی شکلوں ہے بری

<sup>(</sup>۱) "شعب الإيمان"، البيهقي (ت٥٠٤هـ)، تحقيق حمدي الدمراش محمد العدل، باب في الإيمان بالله عزّ وحل، ١ /٧٠، دار الفكر، بيروت ٢٤٢هـ، ط١\_

<sup>(</sup>٢) "كتاب العظمة"، باب الأمر بالتفكر في آيات الله عزّ وحل...إلخ، ر: ٤،

ہیں...؟! بلکہ کبان کا وہم اس طرف گیا۔

گویا ابن تیمیہ اُن حنبلی جاہلوں کی مدد کرنا چاہتا ہے

گویااین تیمیداُن حنبلی جاہلوں کی مدد کرنا حابتا ہے؛ اس لیے کہ وہ بھی انہی میں سے ہے، اور اس بات میں پچھائس کی آ نکھاور ان جاہلوں کی آنکھوں کی شنڈک نہیں ہے؛ اس لیے کہ انہوں نے ای لیے اٹکار کیا اور خلق قرآن کے قائلوں کو کا فرکھا كەقر آن عظیم شکى دا حد ہے، جس میں اصلاً تعدّ رنہیں ،اور وہی ان جاموں میں جلو وگر ہے۔توجس نے اس پراس تعین میں کسی شے کا بھم لگایا تو اس نے وہ بھم اس کی ذات پر لگایا؛ اس لیے کہ وہ قرآن وہی ہے(اس تعین میں وہی قرآن ہے)، نہ کہاس کاغیر ۔ تو جس نے بیتھم لگایا کہ ابوجہل پرحملہ کرنے والا انٹٹی کا بچیرتھا جواونٹ کی جفتی ہے پیدا جوا،تو بےشک اس نے اس شناعت کا حکم اللہ کے رسول روح امین برنگایا؛ اس لیے کہ حمله کرنے والے وہی جریل امین تھے، نہ کہ کوئی اور ، تو اگر کل شیداور التہاں کا نہ ہوتا تو ضرورہم اے کا فرکہتے ۔اسی طرح یہ بھی ہے،اوراس سےان جاموں اوران تعیّنات، ان كيفيات وتشكُّل ات كا قديم مونا لا زمنهين آتا، كياتم نهين و يكھتے كەصورت جملتيه جریل کے ہزاروں سال میں موجود گی کے بعد حادث ہوئی ،اوراب صورت جملتیہ کے حادث ہونے سے بیلازم نہ آیا کہ جبریل اب رونما ہوئے ،اور ہم حروف کے حادث ہونے کے بارے میں امام ائمہ، سراج امت، امام اعظم کی تصریحات جلیلہ پہلے ذکر کر يك، اور امام اعظم رضى الله تعالى عند في نيز اين وصايا مين فرمايا: حروف، كاغذ، کتابت، ہرایک شکی مخلوق ہے؛ اس لیے کہ بیہ بندوں کے افعال ہیں، اور اللہ سجانۂ

وتعالیٰ کا کلام غیر مخلوق ہے...الخ (۱)۔

حق یہ ہے کہ حروف منقطع ہونے والی آوازوں کے معنی پر یقینا حادث

-U

### کیا کلامِ آزلی حروف هیں

ربی یہ بات کہ کلام از کی میں ایسے حروف ہیں جوحروف واصوات حادثہ کی ہم جبن نہیں، اور ان حروف میں نہ تو تعاقب (کہ ایک دوسرے کے پیچھے آتے ہول)، اور نہ ترتیب ہے، اور نہ ان حروف میں انقطاع وافقتام ہے، توبیالی چیز ہے جس کا جمیں علم نہیں، اور ہم اپنے رب کی پناہ چاہتے ہیں اس سے کہ ہم اللہ کے بارے میں وہ بات کہیں جس کا ہمیں علم نہیں، اور یہی صفات کر یمہ کی حقیقت میں بارے میں وہ بات کہیں جس کا ہمیں علم نہیں، اور یہی صفات کر یمہ کی حقیقت میں خوض (ممنوع) ہے، اور ہمیں اس خوض ہے جاسے کیا علاقہ، حالانکہ ہمیں اس سے منع کیا گیا۔ تو قاضی عضد اللہ بین سے منقول جو ''فوات کے الرحموت'' '') میں ہے زیادہ صبح اور بہتر ہے، بنسبت اس کے جوسید شریف نے ان سے نقل کیا۔

ہم نے تو اس مقام میں تین باتوں کا قصد کیا: کہلی ہید کہ اللہ تبارک وتعالی کا کلام قدیم قائم بذائۃ ہے، جونہ (بحسب المفہوم) عین خداہے، نہ (بحسب التحقق) غیر خداہے، اور اللہ اُزّل سے اس کلام سے متکلم ہے جیسا کہ یہی معاملہ اس کے علم میں ہے۔

<sup>(</sup>١) "كتاب الوصية"، صده ٦ بتصرّف \_

<sup>(</sup>٢) "فواتح الرحموت"، الأصول في المقاصد، صـ ١١، ٣١٢ ـ

### مصنف علاًم كا قول فيصل

اب اگر ہم ہے سوال کیا جائے کہ وہ کس کیفیت پر ہے؟ ہم اتنا ہی کہیں گے کہ ہم نہیں جانتے ،اوراس سے زیادہ ہم کچھنیں کہیں گے،اور بیہ جوہم نے ذکر کیا اس کا غیر ہماری مراد نہیں ، اور اس میں تو ہمارے مخالف گمراہ لوگ ہی ہیں، جیسے: معتز لہ، کرامیہ،اوررافضی ،اللہ تبارک وتعالیٰ انہیں بے یارو مددگار چھوڑے۔

دوسری بات ہیہ ہے کہ ہماری ذوات، ہماری صفات، ہمارے افعال، ہماری آوازیں، اور ہمارے حروف، اور ہمارے کلمات، سب کے سب حاوث ہیں، انہوں نے قِدَم کی اُو بھی نہ سوتھی، اوراس بات میں ہماری مخالفت چند پا گلوں نے کی جو حنا بلہ کے جامل متاخرین ہیں۔

تیسری بات میہ ہے کہ جوہم نے اپنی زبانوں سے پڑھا، اور جے ہم نے
اپنے کانوں سے سنا، اور ہم نے اسے اپنے سینوں میں محفوظ رکھا، اور ہم نے اس کو
اپنی سطروں میں لکھا، وہی قرآن قدیم ہے جو ہمارے رب کے ساتھ قائم ہے، اور جو
ہمارے نبی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم پرنازل ہوا، بیسب واقعة حقیقت ہے بغیراس کے
کہ اس میں مجاز کا گزر ہو، اور نہ اس میں تعدّ دہے اور نہ تقسیم، اور نہ کلام کالفظی وضی
میں اشتراک ہے۔

### همارے مقتدیان سلف صالحین کا مذہب

جلوہ گامیں حادث ہیں، اور حادث ہونے سے وہ بلند وبرتر ہے جوان میں جلوہ فرما ہے، یہی ہمارے مقتدیان سکف صالحین کا ند ہب ہے، اور اس بات میں ہماری مخالفت ہم ہی لوگوں میں سے نوعم متکلمین نے کی ؛ اس لیے کہ معتزلہ نے ان

ے اوپر حدوث کی دلییں وارد کیں، جیسے اللہ تبارک وتعالیٰ کا قول: ﴿ مَا يَأْتِينُهِم مِّنُ ذِكُرٍ مِّن رَّبِهِم مُّحُدَثٍ إِلَّا اسْتَمَعُوهُ وَهُمْ يَلْعَبُونَ ﴾ [الأنبياء: ٢] جب ان كرب كے پاس سے انہيں كوئى نئى تصحت آتی ہے، تونہیں سفتے مركھيلتے ہوئے۔ مركھيلتے ہوئے۔

ان كے سوااور دليليں جو كتب كلام ميں مذكور ہيں۔

اُن کے ذہنوں میں بچلی اور ذات متحبًی کے درمیان فرق روش نہ ہوا ، اور ناچار نیز ول پر سوار ہوئے ، اور ائم کی مخالفت پر مجبور ہوئے ، کہ اللہ تعالی کے لیے (کلام لفظی مان کر) اللہ کے کلام کو حاوث تفہرا کیں ، جیسے تخلوق کی بات جوان کے طور پر حقیقة اللہ کا کلام ہے (لیعنی شق ٹالث پر جس میں کلام کو فظی نفسی میں مشترک مانا ، یا کلام اللی بمعنی نہ کوران کے طور پر ) مجازِ متعارف ہے ، حقائق عرفیہ کی طرح ، اور اللہ کے لیے دو کلام فرض کیے ؛ تا کہ ان دو میں سے ایک کے ذریعے اللہ تعالی کا صفت حادثہ سے منز ہ ہونا برقر ارر تھیں ، اور دوسرے (لیعنی کلام لفظی ) مان کر اس تنکنا کے حادثہ سے منز ہ ہونا برقر ارر تھیں ، اور دوسرے (لیعنی کلام لفظی ) مان کر اس تنکنا کے سے بچیں جس کی طرف خبیث طاکفول نے انہیں مضطرکیا۔

### مصنف علَام كا نفيس تبصره

اقول او آلا: انہوں نے یہی نہ جانا کہ قرآن کو مخلوق ماننے والے کی تکفیر صحابۂ کرام اور تابعین عظام سے بتوا تر منقول ہے،ان تابعین میں سے ہمارے امام بھی ہیں جوامام انام ہیں، اور ان صحابہ و تابعین کے بعد آنے والے ائمہ اُعلام ہیں (جنہوں نے صحابہ و تابعین کی طرح قرآن کو مخلوق ماننے والے کی تکفیر کی ،ان سے اِنعام دینے والے کی تکفیر کی ،ان سے اِنعام دینے والا بادشاہ راضی ہو)، جیسا کہ ہم نے ان میں سے ایک جماعت کے

نصوص اپنی کتاب ''سبحان السبّوح عن عیب کذب مقبوح '' (۱۳۰۷هه) میں نقل کے ہیں (۱)، اور شاید جو ہم نے چھوڑا وہ زیادہ ہے۔ اور یہ بات کیے جائز ہے؟!
(یعنی قائلانِ خلق قرآن کو کا فر کہنا)، باوجو یکہ ان کا عذر واضح ہے، اور ان کا یہ کلام ظاہر ہے کہ ہم مخلوق ہونے کا حکم کلام ِ لفظی ہی پر لگاتے ہیں، بلکہ بے شک ''شریح مقاصد'' میں اس کی نصر یح کی کہ یہی عام لوگوں، قرآ اء، فقیہاء اور اصولیین کے نزد یک متعارف ہے ۔ ۔ . الخ (۱)۔ اب متعین ہوگیا کہ ان (معتزلہ) نے تو لفظی ہی کو مخلوق کہا، جس کے حادث ہونے کے آپ لوگ خود بھی قائل ہیں۔

کیا آپ کی''مواقف' اور''شرح'' میں نہیں ہے کہ: یہ جومعتزلہ نے کہا ہم اس کا انکار نہیں کرتے، بلکہ ہم اس کے قائل ہیں،اور ہم اے کلام لفظی کا نام دیتے ہیں، اور ہم اس کے حادث ہونے کے معترف ہیں (۳)،اوراییا ہی''مسامرؤ'' (بالمیم )(۳)

<sup>(</sup>۱)"العطايا النبوية في الفتاوى الرضوية"، الإمام أحمد رضا (۱۳٤٠هـ)، كتاب السير (الجزء الثاني)، ضمن رسالة "سبحان السبّوح عن عيب كذب مقبوح"، ١٥/ ٣٨٤-٣٨٠، مؤسّسة رضا، لاهور ١٤١٢هـ، ط١\_

 <sup>(</sup>۲) "شرح المقاصد"، المبحث السادس في أنّه متكلم، الاستدلال على قدم الكلام، الحزء الرابع، صـ ۱۰۱\_

<sup>(</sup>٣) "شرح المواقف"، المرصد الرابع، المقصد السابع في أنَّه تعالى متكلم، الحزء الثامن، صـ٦٠٦ \_

<sup>(</sup>٣) "المسامرة"، هو سبحانه متكلّم بكلام قائم بذاته، صـ٧٧\_

اوراس کےعلاوہ دوسری کتابوں (۱) میں ہے۔

نیز دونوں ( بیعنی ماتن اور شارح ) نے کہا کہ: اللہ تعالی کے کلام کے بارے میں جومعتز لہ کہتے ہیں وہ بات ہیہ کہ حروف اور آ وازیں مخلوق ہیں، اور ان کے حادث قائم بغیرِ ذاتے تعالی ہونے کے، ہم بھی قائل ہیں ، اور ہمارے اور ان کے درمیان اس میں کوئی نزاع نہیں . . . الخ (۲)۔

علامه مفتی گفتگین کے متن عقائد کی شرح میں ہے کہ: ہمارے اور ان کے درمیان اختلاف کی شخصی کا مرجع کلا م نفسی کا اِشات (ہمارے نزدیک) اور (معتزله کے زعم پر) اس کی نفی ہے، ورنہ ہم الفاظ وحروف کے قدیم ہونے کا قول تو نہیں کرتے ،اورمعتزلہ کلا م نفسی کو حادث نہیں مانے (۳)۔

<sup>(</sup>۱) "المقاصد"، التفتازاني (ت٧٩٣هـ)، تحقيق الدكتور عبدالرحمن عميرة، المبحث السادس في أنّه متكلم، الاستدلال على قدم الكلام، الحزء الرابع، صـ١٤٧، منشورات الشريف الرضي ١٤٠٩هـ، ط١، و"شرح المقاصد"، المبحث السادس في أنّه متكلم، الاستدلال على قدم الكلام، الحزء الرابع، صـ٧٤، و"منح الروض الأزهر"، القرآن غير محلوق، صـ٥٩.

<sup>(</sup>٢)"شرح المواقف"، المرصد الرابع، المقصد السابع: في أنَّه تعالى متكلم، الجزء الثامن، صدر ١٠٠ \_

<sup>(</sup>٣) "شرح العقائد النسفية"، صـ ١١٤ ـ

# متاخر متكلّمين سے سوال

اب اگر آپ لوگوں اور معتزلہ کے درمیان مسئلہ مخلوقیت میں کوئی اختلاف نہیں، یعنی جس (لفظی) کومعتز لہ نے مخلوق کہا ( آپ نے بھی اس کومخلوق فر مایا)، تو س کیےان کی تعلیر کا قول ہے ...؟! بلکہ س بات پر سیانکار ہے ...؟! کا امنعی کی نفی میں تو ان سے مجادلہ کیا ، اور قر آن کے خلوق ہونے میں ان سے اتفاق کیا ، جس طرح بیمعتز لہ کہتے ہیں . . ! والعیاذ باللہ تعالیٰ ، بلکہ آپ نے تو ان سے کھلم کھلا ا تفاق کیا ہو آپ کوکیا ہوا... ؟!اعتراف بھی کرتے ہیں اورانحاف بھی کرتے ہیں...؟! ر ہا بیعذر کہ'' قرآن کوتلوق مانے سے ممانعت ایمہام کی وجہ سے ہے؟ تا کہ لوگوں کے اوبام کلام نفسی کی طرف سبقت نہ کریں''، تو میں کہتا ہوں کہ: یہ بات تو ان قائلوں کو فاسق کہنے کا بھی فائدہ نہیں دیتی ، چہ جائیکدان کو گمراہ کہا جائے ، چہ جائیکدان کی تکفیر کی جائے ،کیاتم ''مقاصد'' میں آفتا زانی کے قول کی طرف نہیں دیکھتے جوانہوں نے کہا کہ: وال کی صفت کو مدلول پر جاری کرنا عام بات ہے ... ؟! جیسے کہ کہا جاتا ہے: "میں نے سیمعنی سنا"، اور" میں نے اس معنی کو پڑھا"، اور"میں نے سیمضمون لکھا''(۱)۔''شرح مقاصد'' میں فرمایا:'' ہمارےاصحاب کا (معتزلہ کو ) بید دوسرا جواب ے''جس کی تقریریہ ہے کہ جونا زل ہوا ،اور جویڑھا جاتا ہے ،اور جوسنا جاتا ہے ،اور جو مَصاحف میں لکھا ہوا ہے، الی آخرالخواص۔ وہی معنی قدیم ہے، لیکن وہ مجاز اُس سے موصوف ہے، جوان حروف واصوات کی صفات کے قبیل سے ہے جواس معنی پر ولالت

(١) "المقاصد"، المبحث السادس في أنَّه متكلم، صفات القرآن الكريم، الحزء

الرابع، صـ٥٥١ \_

کرتی ہیں، اس طور پر کہ مدلول کو دال کی صفت سے موصوف کیا جائے، جیسے کہتے ہیں: ''میں نے بیمعنٰی فلان سے سنا''، اور''میں نے بیمعنٰی کسی کتاب میں پڑھا''، اور''میں نے بیمضمون اینے ہاتھ سے لکھا''(۱) اھ۔

توجب معنی قدیم کومراد لینا اوراس کے ساتھ ساتھ اس (معنی قدیم) کو صفات صدوث ہے موصوف کرنا جائز ہے (اور سے برسیل مجاز ہے)، پھر کیوں اس کو مخلوق کہنا ناجائز ہوگا... ؟! باوجود یکد لفظ حادث مراد ہے، اور سے حقیقت ہے، اور اگر بید (قرآن کو مخلوق کہنا معنی فاسد کے ایہام کی وجہ ہے ممنوع ہے) تو پھروہ بات (لیعنی وصفِ مدلول بصفتِ وال ) اس تصریح مذکور کے بعد کیوکر حرام نہ مخبرے گی۔.. ؟!۔

ایک عجب بات ان کے اس کلام کے بعد ان کا وہ قول ہے، اور یکی وہ بات ہے جو ہمارے اصحاب نے کہی کہ: قراءت یعنی قاری کی آ وازیں جواس کا گئسی فعل ہیں حادث ہے ...! اور قاری کواس کا حکم بھی پُرسیلی وجوب ہوتا ہے، اور بھی استخبا بی ہوتا ہے، اور بھی کا استخبا بی ہوتا ہے، اور بھی کا اس سے اسے ممانعت ہوتی ہے، اور یونہی کتابت یعنی کا تب کی حرکت اور مرسم حروف حادث ہیں، لیکن جوقراء کے ذریعے مقروء ہے، جو مصاحف میں مکتوب ہے، جوسینوں میں محفوظ ہے، اور جو کا نوں سے سنا جاتا ہے، تو وہ قدیم ہے، نہ وہ کسی ذبان میں، نہ کسی دل میں، نہ کسی مصحف میں حلول کیے ہوئے ہے؛ اس

<sup>(</sup>١) "شرح المقاصد"، المبحث السادس في أنّه متكلم، صفات القرآن الكريم،

لیے کہاس سے مراد وہ ہے جوقر اءت سے معلوم ہوتا ہے،اور خطوط اور سنی جانے والی آواز وں سے مفہوم ہوتا ہے . . . الخ۔

مجھے اپنی جان کی قتم! اس مطلب کی دشواری میہ ہے کہ جو بات ان کے زعم ك برخلاف فيصله كرے، ان كے ذہن (اس كوچيور كر) اہے مفہوم كى طرف جاتے ہیں،جیسا کتمہیں اس ہےمعلوم ہوا کہ ملاعلی قاری نے جنگی کی بات کومجاز برمحمول کیا، تو پیھی ای قبیل ہے ہے،اورائمہ تو صاف صاف یہ کہدرہے ہیں کہ: قراءت حادث ہاورمقروء قدیم ،اور کتابت حادث ہاور مکتوب قدیم ،اور ہماری ساعت حادث ہاورمموع قدیم ہے،اور ہمارا حفظ حادث ہے اور محفوظ قدیم ہے۔مطلب سے ہے کہ جارے ان افعالِ حادثہ میں وہی ظاہر ہے جوقنہ یم ہے،جلوہ گاہیں حادث میں اور جلوہ فرما (کلام الیم) قدیم ہے۔اوریبی یقینا حقِ خالص ہے،اورعلامہ (تفتازانی) ہ کہدرہے ہیں: اس کامعنی ہیہ کہ بیسارے اوصاف هیقة طادث کے ہیں، اور کلام قدیم کومجاز اُان اوصاف ہے موصوف کیا گیا، تواللہ کے لیے یا کی ہے! کہاں ہے بات،اورکهال وه بات...؟! ـ

### دوسرا لاجواب سوال

ٹانیا: بیامام سنت ہیں جواپے رب کوراضی کرنے کے لئے، اوراس کے کلام کی حرمت اوراللہ کے مجوب کی خوشنودی کے لیے۔ جل وعلا، وصلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم - اپنی جان وینے والے ہیں، یعنی سیدنا امام ہمام احمد بن ضبل جنہوں نے اپنی جان اس بہری مصیبت اوراندھی کلا میں وے دی، اور بیگوارہ نہ کیا کہ ان گراہوں کی موافقت اس بات میں کریں جس کی طرف وہ انہیں کلا رہے تھے، اور آپ کے طور پر

وہ تو امام احمد سے یہی حاہ رہے تھے کہ وہ لفظی کے تلوق ہونے کے قائل ہو جا ئیں ؟ اس لیے کہ وہمعتزلہ کلام لفظی ہی جانتے تھے، بلکہ آپ تو بیاعتراف کر چکے کہ یہی عامة الناس،قرّ اء،فقهاءاوراصوليين كنز ديك معروف ہے،اوروہ لوگ بھي عامة الناس میں تھے،اوراحمہ بن عنبل توایک فقیہ ہی تھے،انہیں کیا ہوگیا تھا کہانہوں نے اپنی جان تو دے دی، اور اس بات پر ان کی موافقت پر راضی نہ ہوئے جوآپ کے نز دیک اورآپ کے زعم کےمطابق اُن کے نز دیک بھی حق تھی . . . ! اوریہی حال عام ائمہ کا ہوا جوآ زمائش میں پڑے تو ثابت قدم رہے، حالا نکہ قید کئے گئے، ہاتھوں میں جھکڑیاں ڈالی کئیں ، اورانہیں طرح طرح کی خوفناک سزائیں دی کئیں (اللہ تعالیٰ انہیں دین اسلام اورمسلمانوں کی حمایت کا بہترین صلہ دے،اور گناہ سے پھر نے کی طاقت اور طاعت پر قدرت الله بلند و برتر ہی کی طرف ہے ہے )، اور ہم یقیناً جانتے ہیں کہ اگر آپ احمد بن عنبل کی جگہ ہوتے ، بلکدان ائمّہ میں ہے کی کی جگہ پر ہوتے تو جلدی ہےموافقت کرتے اور مخالفت کو چھوڑ دیتے ،اور بیجو آپ لوگ ہی ا بنی کتابوں میں صاف صاف موافقت کر گئے بغیر کسی ذلت کے در پیش ہوئے ،تو کیا حال ہوتا سخت آ زمائشوں کے وقت . . . ؟! اللہ تعالیٰ ہے ہم معافی اور عافیت ما تگتے ہیں،اوروبی ہےجس سے مدد حابی جاتی ہے۔

### امام بخاری پر کیا بیتی

ٹالٹا: بیا یک محادست اور دین کے ستون میں سیدالرسلین صلی اللہ تعالی علیہ وعلیم اجمعین کی سنتوں کی حمایت فرمانے والے میں، امام جلیل ابو عبد اللہ محمد بن اساعیل بخاری علیہ رحمۃ الباری ہیں، غور کرو! ان پر کیا میں ان کے اس قول کی وجہ سے

جوان کی طرف منسوب ہے کہ انہوں نے فر مایا کہ: قر آن سے میر الفظ مخلوق ہے(۱)، ان کے خلاف ان کے شیخ امام معتند وجلیل محمد ذبلی اور ہرطرف کے لوگ کھڑے ہوئے اور بحر کے اور سراٹھایا، یہاں تک کہ انہیں نیشا پور سے نکلنے اور وہاں ندھمبرنے برمجبور كرديا، اور ذبلي نے كہاكہ: جويد كہے كەميرالفظ بالقرآن مخلوق ہے وہ بدعتى ہے،اس کے ساتھ بیٹھنا اور اس سے بات کرنا ناجا ئز ہے، اور اس واقعے کے بعد جومحمد بن اساعیل بخاری کے پاس جائے تو اس کو تہم جانو! اس لیے کدان کی مجلس میں وہی حاضر ہوگا جوان کا ہم ندہب ہے<sup>(۴)</sup>۔اور دوسری نشست میں کہا کہ: بیخض (لیعنی امام بخاری ) میرے ساتھ اس شہر میں ندر ہے، توامام بخاری کواپنی جان پراندیشہ ہوا، آپ نے وہاں سے سفر فرمایا، باوجو یکہ ان جی فریلی نے لوگوں کے دل اُن کی طرف متوجہ کئے تھے،اورشہروالوں کواُن کے لیےمتواضع کیا تھا، جب اِنہوں نے بیسنا کہ بخاری نیشا پورکی طرف آتے ہیں،اینے حاشیہ نشینوں سے کہا (اور ذیلی کا تھم لوگوں مين نافذ تها): جوكل محد بن اساعيل كا استقبال كرنا جا بية وان ك استقبال كو يله ؟ اس لیے کہ میں ان کا استقبال کروں گا، تو خود اِنہوں نے اور نمیشا پور کے عام علماء نے محمد بن اساعیل بخاری کا خیرمقدم کیا۔مسلم بن حجاج فرماتے ہیں: میں نے کسی امیر کو

<sup>(</sup>۱) "هدي الساري مقدّمة فتح الباري شرح صحيح البخاري"، ابن حجر العسقلاتي (ت۲٥٨هـ)، الفصل العاشر في عدّ أحاديث الجامع، ذكر ما وقع بينه وبين الذهلي في مسألة اللفظ... إلخ، ص٥٩٨ ـ

 <sup>(</sup>٣) "هدي الساري"، الفصل العاشر في عدّ أحاديث الحامع، ذكر ما وقع بينه
 وبين الذهلي في مسألة اللفظ... إلخ، صـ٩ ٥٦ بتصرّف\_

اور ند کسی عالم کو دیکھا جس کے استقبال میں باشندگانِ نیشا پور نے وہ پچھ کیا ہو جو انہوں نے محمد بن اساعیل بخاری کے ساتھ کیا، انہوں نے شہر نیشا پور سے دویا تین منزل کی دوری پراُن کا استقبال کیا<sup>(1)</sup>۔

(باب چبارم، بیان امامت، ص ۲۸۶)

اس باب میں رافضی و ناصبی مخالف ہیں۔

روافض کے تین فرقے ہیں: (۱) تفضیلی، (۲) تیر الی، (۳) تفضیل و تیری میں غلو

كرنے والے۔=

 <sup>(</sup>۱) "هدي الساري"، الفصل العاشر في عدّ أحاديث الحامع، ذكر ما وقع بينه
 وبين الذهلي في مسألة اللفظ... إلخ، صـ٥٩ بتصرّف.

<sup>(</sup>۲) رافضی و ناصبی دونوں فرقے مخالف اہلِ سنت وجماعت ہیں،''المعتقد شریف'' (اردو ترجمہ ) میں علامہ سیف اللہ المسلول فصل رسول بدا یونی نے پحٹِ امامت میں فرمایا: ہم گروہ اہلِ سنت کاعقید دتمام صحابہ کوان کے لئے عدالت ثابت مان کرستحراجا نتاہے … الخے۔

= نواصب کے دوفر قے ہیں: (1) نواصب عراق، جوحضرت عثانِ غنی وحضرت علی ہے بغض رکھتے ہیں، (۲) نواصب شام جوحضرت عثانِ غنی ہے بغض نہیں رکھتے ،اورخلافت راشدہ کی انتہا حضرت عثانِ غنی پر ہی مانتے ہیں،اورحضرت علی کے زمانہ کو فتنے کا زمانہ، اِن کی حکومت کو کاٹ کھانے والی حکومت ،اورامت مسلمہ کی ہلاکت کاوفت ،شر کا زمانہ کہتے ہیں... الخے۔

(باب چهارم، بیانِ امامت بس ۲۸۲،معتقدار دو)

یباں سے رافضی اور ناصی کے درمیان قد رمشترک معلوم ہوئی، رافضیو ں کے بعض عقائد کی تفصیل' کمعتمد شریف' میں بیان ہوئی، فلیراجع ثمّد

كرامية ابوعبدالله محدين كرام ك ويروكارول كو كتة بين، كتاب "ملل وكل" بين أنبيل كرووصفاتيك شاركيا الله كابوعبدالله محدين كرام في الله ك لئة صفات مانى ، كربالآخر اس كقول كا مال تشييه وجيم كي طرف بينيا به البذابي كروواتل سنت وجماعت حارج ب ["الملل والنحل" الشهرستاني (ت ٤٨ ٤ ٥ هـ)، تحقيق الأستاذ أحمد فهمي محمد، مذاهب أهل العالم، الكرامية، الحزء الأوّل، صه ٩ ، المكتبة العنمانية كولته].

جہمیہ: جہم بن صفوان کے تبعین کو کہتے ہیں، اور بیا فالص فرقۂ جبر بیا کا ایک گروہ ہے،
جومعتر لدی طرح اللہ تعالی کے لئے صفات آڑی کی ٹی کرتا ہے، اور ان سے بڑھ کراً ورچھ باتوں کا
اعتقاد کرتا ہے، از ال جملہ بیا کہ وہ کہتے ہیں کہ: باری تعالی کے لئے الی صفت ماننا جائز نہیں
جوصفت محکوق کے لئے طابت ہے؛ اس لئے کہ بیابان کے طور پر مقتضی تشبیہ ہے، البندااللہ سے
صفت کی وعالم کی نفی کرتے ہیں، اور اللہ کے لئے صفت قادر وفاعل مانتے ہیں؛ اس لئے کہ ان کے
طور پر کسی محکوق کے لئے کسی طرح کی قدرت طابت نہیں۔ ( ھذا ملحص من حملل
ونحل من السلل والنحل مذاهب أهل العالم، الکوامیة، الحزء الأوّل، صحاب میں،
تحریفات سیّد ہیں ان کی تعریف یوں ہے کہ: جہمیہ جہم بن صفوان کے اصحاب ہیں،
گہتے ہیں کہ: بندے کو اصلاً کسی طرح کی قدرت نہیں، بلکہ وہ بمزدلہ جماور ہنت ودوز خ=

ہم پر بنےگا(ا)۔

امام سلم فرماتے ہیں: جب محد بن اساعیل نمیثا پور پہنچ تو لوگوں کا اُن کے
پاس اتنا جوم ہوا کہ وہ گھر (محل بزول بخاری) بحر گیا، اور چھتیں بحر گئیں، اور بیہ بات
معلوم ہے کہ انسان کو اس کی حرص ہوتی ہے جس سے اس کوروکا جاتا ہے، تو کسی نے
بخاری سے تلفظ بالقرآن کا مسئلہ پوچھا، تو کہا: ہمارے افعال مخلوق ہیں، اور ہمارے
الفاظ ہمارے افعال کی قبیل سے ہیں، تو لوگوں کے درمیان اختلاف پڑ گیا، اب
بعض یہ ہولے کہ بخاری نے یہ کہا ہے کہ: قرآن سے میر اتلفظ مخلوق ہے (۲)، اور پھھ
نے یہ کہا کہ: بخاری نے ایسی بات نہ کہی یہاں تک کہ وہ ہوا جو ہوا، اور اللہ کا کام معرّر

= ميں جب ان كابل داخل بوجاكم كتوبيد دونوں فنا بوجاكم ك، يبال تك كداللہ كسوا كوئى موجود ند رہے گا۔ ["التعريفات"، الحرجاني (ت٦١٨هـ)، تحقيق إبراهيم الأبياري، باب الحيم: ٥٢٠، صـ ٦٩، المكتبة الفاروقية بشاور، ٢٣٤هـ ط١]

المرجد: بيدوه كروه ب جواس بات كاقول كرتا ب كدا يمان كساته معصيت يجهد نقصان نددك كي ، جيها كد كفرك ساته طاعت يجهد فاكدوند ويكى - ["الملل والنحل" مذاهب أهل العالم، المرجنة، الحزء الأوّل، صـ ١٣٧٧، و"التعريفات"، باب المهم: ١٣٣٣، صـ ١٦٨٠ ]-

 <sup>(</sup>١) "هدي الساري"، الفصل العاشر فيعد أحاديث الجامع، ذكر ما وقع بينه
 وبين الذهلي في مسألة اللفظ... إلخ، صـ٥٩٨ بتصرّف\_

 <sup>(</sup>۲) "هدي الساري"، الفصل العاشر في عدّ أحاديث الحامع، ذكر ما وقع بينه
 وبين الذهلي في مسألة اللفظ... إلخ، صـ٧٥٨ بتصرّف\_

تقدر پر ہے،اور مجھا پی جان کی قتم! بخاری کے قول میں ایسا پھے نہیں جو معیوب ہو؟ اس لیے کہ لفظ سے تلفظ مرادلیا،اوراس میں شک نہیں کہ وہ حادث ہے،لیکن وہ ایسے لوگول ہے آ ز ماکش میں پڑے جوان کی مراد نہ سمجھے،اور بے جا پہلو پران کے کلام کو ركها - جبيها كدخود امام بخارى رحمه الله تعالى ورحمنابه عدامام الائمه، كاشف الغممه، ما لک الازمته،سراج الامه یعنی امام ابوحنیفه نعمان بن ثابت کے ساتھ واقع ہوا (الله تعالی ہماری آ تکھیں اِن کے احسان سے شنڈی رکھے، اور ہمارے ول ان کے ندہب اور ان کی محبت پر جے رکھے، اور اپنی خوشنو دی کے بادلوں سے ان کی قبر کو خوب سیراب فرمائے )؛ اس لیے کہ بخاری کی فہم اس امام ججۃ اللہ کے دلائل کو سجھنے سے قاصر رہی ، تو انہوں نے امام ابوصنیفہ پر اس کلام کے ذریعہ اعتراض کیا جوخود بخاری کی فہم تک پلٹتا ہے،اورامام اعظم پر وہ اعتراض نہیں پڑتا، حدیث ( میں بیثل ہے): ((جیما کرو گے ویہا ہی بدلہ پاؤ گے ))(۱) مگر بات بیہ ہے کہ امام بخاری پر سب سے بڑے معترض ان کے شخ ؤ بلی ہیں۔

# امام بخاری امامِ اعظم کے چھٹے درجہ میں شاگرد ھیں

رہے امام بخاری تو وہ تو امامِ اعظم کے شاگرد ہیں؛ اس لیے کہ(۱)انہوں نے امام السنة ، زمانۂ شدت میں اسلام کی بولتی زبان احمد بن حنبل کی شاگردی اختیار کی ، اور (۲) احمد عالم قریش امام مطلبی امام محمد بن اور لیں شافعی کے شاگرد ہیں ، اور (۳) شافعی ، امام ربّانی محمد بن

<sup>(</sup>۱) "صحيح البخاري"، الإمام البخاري (ت٥٦ه)، كتاب التفسير، باب ما حاء في فاتحة الكتاب، صـ٩٥٩، دار السّلام، الرياض\_

حسن شیبانی کے شاگر دہیں، اور (۴) امام محمد، قاضی شرق وغرب امام ابو یوسف کے شاگر دہیں، اور (۵) امام ابو یوسف (امام عالم مدینه طیب) امام مالک کے شاگر د ہیں، اور (۲) امام مالک امام الائمة فقیدالا مدا بوحنیفہ کے شاگر دہیں۔

تو بخاری تو ہمارے امام کے چھے درجہ میں شاگر دبیں،اورامام مسلم ہمارے امام کے ساتویں درجہ میں شاگر دبیں،اگر دبیں،اگر دبیں،اگر چیہ امام کے ساتویں درجہ میں شاگر دبیں؛ اس لیے کہ وہ بخاری کے شاگر دبیں،اگر چہ انہوں نے اپنی سیح میں ان سے حدیث روایت نہ کی،اورامام تر فدی امام اعظم کے آٹھویں درجہ میں شاگر دبیں؛انہوں نے امام مسلم کی شاگر دی اختیار کی،اور مختمریہ کہ ائمہ کا شاگر دول میں ایس، ایس، المملہ کا شاگر دول میں جیں، رحمہ اور کئی درجوں میں شاگر دول کے شاگر دول کے قبیل سے جیں، رحمہ اللہ تعالی علیم اجمعین۔

امام ابن حجر کی شافعی''شرح مقتلو ق''(۱) میں فرماتے ہیں، اور انہی سے
''مرقا قالمفاتے'' میں علامہ ملاعلی قاری نے امام اعظم کے تعارف میں نقل کیارضی اللہ
تعالی عنہ: ائمہ مجتبدین اور علمائے راتخین میں سے بڑے بڑوں نے ان کی شاگر دی
افتیار کی ، جیسے عبداللہ بن مبارک ،لیٹ بن سعد ،امام مالک بن انس (۲) اھ۔

میں کہتا ہوں: اسی طرح امام ابنِ حجرنے'' خیرات ِحِسان'' میں اتنے الفاظ

<sup>(</sup>١)"شرح مشكاة"، الإمام ابن حجر المكّي (ت ٩٧٤هـ).

 <sup>(</sup>۲) "المرقاة"، القاري (ت٤٠١٤هـ)، شرح مقدّمة المشكاة، ترجمة الإمام أبي
 حنيفة ومناقبه، ١ / ٧٨، ٧٩، دار الفكر بيروت \_

زیادہ کئے کہ: الشخص میہ کیے جلیل القدر ائمہ ہیں (جو تھے کافی ہیں)... الخ(۱)۔ اور امام ابوعمر ابن عبدالبر مالکی نے ''کتاب العلم' میں امام شافعی سے حکامیۂ ذکر کیا کہ امام شافعی کہتے ہیں: میں نے محمد بن حسن سے ایک اونٹ پر جتنا سامان لا دا جاتا ہے اس کے بقدرعلم سنا(۲) اھ۔۔

میں کہتا ہوں: امام شافعی رضی اللہ تعالی عند کی ''مُسند'' کے کتاب البحیر ق<sup>(۳)</sup> والسائیة <sup>(۳)</sup> میں ہے: ہمیں محمد بن حسن نے خبر دی، وہ روایت

زمان جالمیت یس کفارکاید ستورتها که جوافری پایج مرتب یج جنتی اورا خرمرتباس کے فرجوتا اُس کا کان چرد ہے ، پھرنداس پرسواری کرتے ، نداس کوؤن کرتے ، ند پانی اور چارے پر سے بنکاتے ، اس کو بھر و کہتے ہیں ، اور جب سفر پیش ہوتا یا کوئی بیار ہوتا تو بہ نظر کرتے کہ: اگر بیس سفر سے باخیریت والیس آؤں یا تقدرست ہوجاؤں تو میری افغی سائبہ (بجار) ہے، اور اس سے بھی نفع اٹھانا بھیرہ کی طرح حرام جانے ، اور اس کو آزاد چھوڑ دیتے ۔ ["مدارك التنزیل"، الدسفی (ت ۲۰ ۱ ۲ هـ) ، المائدة: تحت الآیة: ۲ ، ۱ ، ۱ ، ۲ ، ۲ ، ۵ مكتبه فارو فیه محله حدگی پشاور، و "عزائن العرفان"، از صدر الأفاضل (ت ۲۷ ۳ اهـ)، صد ۲ ، ۲ محلس البر كات، مبار كفور]۔

 <sup>(</sup>۱) "الخيرات الحسان في مناقب النعمان"، ابن حجر المكمي (ت٩٧٣هـ)،
 المقدمة الأولى، صـ ۲۱، مدينه پبلشنك كمپني كراچي\_

<sup>(</sup>٢) "حامع بيان العلم وفضله"، ابن عبد البرّ، ر: ١٠٤٥٠ / ٤٧٣ـ

<sup>(</sup>۳) بحيره: كان چرا\_

<sup>(</sup>۴)سائيه: بجار\_

کرتے ہیں یعقوب بن ابراہیم ہے،اوروہ روایت کرتے ہیں عبداللہ بن دینارہے، اوروہ روایت کرتے ہیں ابن عمر رضی اللّٰہ عنہما ہے: بے شک نبی صلی اللّٰہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا: ((رشعهٔ موالات گوشت کے رشتہ کی طرح ایک رشتہ ہے،اے بیچنا یا ہبہ کرنا جائز نہیں))(۱) اورانہی کی کتاب الدیات والقصاص میں بیروایت ہے کہ: ممیں محمد بن حسن نے خبر دی، وہ کہتے ہیں: ہمیں امام مالک نے خبر دی...الحدیث<sup>(۲)</sup>، پھرفرمایا: ہمیں خبر دی امام محمد بن حسن نے ، وہ کہتے ہیں: ہمیں خبر دی امام ابراہیم بن محمد نے ... الحدیث (۳)، پھر فرمایا: ہمیں محمد بن حسن نے خبر دی، وہ کہتے ہیں: ہمیں قیس بن رہے اسدی نے خبر دی... الحدیث (۴)، پھر فرمایا: جمیں خبر دی محمد بن حسن نے، انہول نے کہا کہ: جمیں خبر دی محمد بن بزید نے...الحدیث(٥)، پھراسی میں فرمایا: اور اسی سندے امام زُہری ہے روایت ے...الحدیث<sup>(۱)</sup>۔

<sup>(</sup>۱) "المسند" الإمام الشافعي (ت٢٠٤هـ)، كتاب البحيرة والسائبة، ر: ١٥٤٦، صـ٥٣٠، تحقيق: سعيد محمد اللّحام، دار الفكر بيروت، ١٤١٧هـ ط١\_

<sup>(</sup>٢) "المسند"، كتاب الديات والقصاص، ر:١٥٦٦، ص٥٣٦٠

<sup>(</sup>٣)"المسند"، كتاب الديات والقصاص، ر: ١٥٦٩، ص٥٣٧\_

<sup>(</sup>٣)"المسند"، كتاب الديات والقصاص، ر: ٥٧٠، ص٥٣٧.

<sup>(</sup>۵)"المسند"، كتاب الديات والقصاص، ر: ١٥٧١، صـ٥٣٨\_

<sup>(</sup>٢)"المسند"، كتاب الديات والقصاص، ر: ١٥٧٢، ص٥٣٨\_

یہ تو اواوراگرامام بخاری رحمۃ اللہ تعالی علیہ کو بیا تفاق ہوتا کہ ان مسائل میں جوان کے خیال میں مشتبہ تھے،امام ابوحفص کبیر بخاری کے اُمثال سے مراجعت کرتے، بلکہ خود اپنے مُصاحب اور طلب حدیث میں اپنے رفیق اور ان کے اکابر شیوخ میں ان کے شریک، یعنی امام ابوحفص صغیر بخاری رحمۃ اللہ علیہم، جیسا کہ ذہبی کی ''سیر اَعلام النبلاء'' میں ندکور ہے (۱) سے مراجعت کرتے، ان کے اوپر حقیقت کی ''سیر اَعلام النبلاء'' میں ندکور ہے (۱) سے مراجعت کرتے، ان کے اوپر حقیقت فلام وروشن ہوجاتی ، لیکن جواللہ تعالی نے چاہاوہ ہوا، اور اس مقام پر ہم اس بیان کے در پے نہیں۔

کہنے کا مقصدتو بدہے کہ اگر ان کا ندجب بیٹھا کہ ( کلام ) لفظی حادث ہے جیسا کہآپ لوگ کہتے ہیں، توان ائمہ أعلام کی اس کلام سے نفرت کیامعنی ؟! پھرخود امام بخاری نے ، جب إن كے بارے ميں بير بات كهي گئي ، بيرنہ كہا كہ: ميں نے تو لفظ (۱) ذہبی کے لفظ ان کی کتاب ندکور میں امام ابوعبداللہ محدین احمد بن حفص بخاری المعروف ابو حفص صغیر کے تعارف میں بیہ ہیں:''انہوں نے سفر کیا اور ابو ولید طیالسی، حمید ی و کیجیٰ بن معین ے، اور ان کے سوا دوسرول سے حدیث تی ، اور طلب حدیث میں ایک مدت تک امام بخاری ك ساتهدر ب،اوران كي تصانف من "الأهواء والاعتلاف"اور "الردّ على اللفظية" ب، جوانہوں نے ان معتز لہ کے رومیں لکھی جو کلا م لفظی کے قائل میں ،اور و ومعتد ،امام ، پا کیز و ، زاہد ، ر بانی اور مقبع سنت ( میعنی باعمل محدِ ث ) تھے، اور ان کے والدامام محدین حسن کے اکابر تلاخہ ہیں ے تھے،اور بخارا میں ان تک اوران کے باپ عبداللہ تک اصحاب علم کی ریاست کینٹی ،اورائمہ نے ان سے فقہ حاصل کیا۔ ابن مند و کہتے ہیں: ان کی وفات ۲۹۴ مصیس رمضان میں ہوئی 'اہد مند["أسير أعلام النبلاء"، الذهبي (ت٨٤٧هـ)، تحقيق مصطفى عبدالقادر عطا، ر: ٢٣٤٣، محمد بن أحمد بن حفص بن الزيرقان، ٢/٨ ٦٥ بتصرّف ]\_ (لفظِقرآن) کے مخلوق ہونے کا تھم لگایا ہے، جو ہمارے اور آپ کے نز دیک حادث بی ہے، تو کیا ہوا؟! اور امام بخاری نے ابوعمر واحمد بن نصر غیشا پوری سے کہا: اے ابو عمرو! مجھ سے من کر ہیہ بات یا در کھو کہ اہل نمیشا پور میں سے جو بیہ کہتا ہے، اور بہت سارے شہر گنائے جوبیہ کہتا ہے کہ: میں نے بیکہا کہ: قرآن سے میرا تلفظ مخلوق ہے، تو وہ بڑا جھوٹا ہے؛ کہ میں نے تو بیرنہ کہا، بال! بے شک میں نے بیر کہا کہ: "بندول کے اَفعال مخلوق ہیں''، نیزامام بخاری نے فرمایا اللہ تعالیٰ اِن پر رحت فرمائے اوران کے وسلیہ سے ہم پر رحمت فرمائے: ہندوں کی حرکتیں اور ان کی آ وازیں اور ان کے سنسی افعال اوران کی تکھائی (یہ چیزیں)مخلوق ہیں۔اب رہی قرآن کی بات جو مصاحف میں مثبت، جو دلول میں محفوظ ہے، تو وہ الله تعالى كا كلام ہے جو غير مخلوق ے، اللہ تعالٰی نے فرمایا: ﴿بَلُ هُو آیَاتٌ بَیِّنَاتٌ فِیُ صُدُورِ الَّذِیْنَ أُوتُواْ الُعِلُمَ ﴾... الآية [العنكبوت: ٤٩]

بلكه وه روش آيتيں ہيں ان كے سينوں ميں جن كوملم ديا گيا۔

(ترجمه کنزالایمان)

اورامام بخاری نے کہا: امام اسحاق بن راہویہ نے فرمایا: رہیں وہ اشیاء جن میں قرآن محفوظ ہے، تو ان کے مخلوق ہونے میں کے شک ہے (۱) اھ۔ اور یہی سلف صالحین کا ندہب ہے، جبیہا کہتم و کیصتے ہو، ولٹدالحمد۔

 <sup>(</sup>۱) "هدي الساري"، الفصل العاشر في عد أحاديث الحامع، ذكر ما وقع بينه
 وبين الذهلي في مسألة اللفظ... إلخ، صـ٩ ٥٠ ـ

اقول: پورا عجب توبیہ کہ بیاوگ اس بات کے معترف ہیں کہ بیسکف کا مذہب ہے، پھر بھی اس ہے مغرف ہوں کہ: اللہ کے دو کلام ہیں: ایک قدیم اور ایک حادث، اور مکتوب، مقروء، مسموع محفوظ، قطعاً سب حاوث ہیں، اور قدیم توشے دیگر ہے، بیسب اُس پر ولالت کرتے ہیں، پھر وجب دلالت میں جران ہوکر کہتے ہیں: (بیا ہے ہے جیسے) لفظ کی دلالت معنی پر، اور اِس پر اِشکال وارد ہوتا ہے تو بچھ اوگ اِس طرف کھسکتے ہیں کہ بیاثر کی دلالت موثر پر اِشکال وارد ہوتا ہے تو بچھ اوگ اِس طرف کھسکتے ہیں کہ بیاثر کی دلالت موثر پر

ان اوگوں کی جیرت کی وجہ کی قبیل سے بیہ ہے کہ علامہ آمدی نے کتاب "ابکار الافکار" میں کہا: اور حق بیہ ہے کہ وحدت کلام کے قول پر جو اِشکال وار دہوا (یعنی بیہ بات کہ کلام اپنی حدّ ذات میں امر، نہی ، استفہام ، خبر اور نداء کی طرف منقسم نہیں ہے ) اور بیا کہ اختلاف (یعنی جو اقسام خمسهٔ ندکورہ میں ہے ) تعلقات اور متعلقات کی طرف عائد ہے۔ (آمدی نے کہا: ) اس کا جواب مشکل ہے ، اور متوقع ہے کہ میرے سواکسی کے پاس اس کا حل ہو (ا) اھے۔

<sup>(</sup>١) آبكار الأفكار"\_

# امام تفتازانی اور چلپی کی تحقیق کلام میں حیرت اور مصنّف علام کی جانب سے چلپی کی عبارت میں تناقض یر تنبیہ

حلی نے کہا:حق میہ کہ یہ بات مشکل ہے، جبکہ کلام نفسی، کلام نفظی کا عینِ مدلول بالوضع ہو، ربی میہ بات کنفسی ہے تعبیر کرنا اثر کومؤثر ہے تعبیر کرنے کے قبیل سے ہوجیسا کہ گزرا،تو کوئی اِشکال نہیں،تو اِس میں غور کرو(۱)اھ۔

اور چلی اس سے پہلے کہہ چکے کہ:حق میہ ہے کہ علاء کے عام کلمات سے جو مفہوم ہوتا ہے وہ میہ ہے کہ کلام نفسی کلام نفطی کا مدلول ہے،اگر چہ میہ بات اِشکال سے خالی نہیں (۲)اھ۔۔

علامة تفتازانی نے ''شرح مقاصد'' میں فرمایا: کلام البی اُزّل میں ماضی ،
حال ، مستقبل سے موصوف نہیں ؛ کہ وہاں زمانہ نہیں ، اور اِن اوصاف ندکورہ سے
لایزال میں بحب تعلقات اور زمن واوقات کے حدوث کے موافق موصوف ہوتا
ہے ، اور اس بات کی تحقیق اس قول کے ساتھ کہ کلام اُزّلی لفظی کا مدلول ہے ، بہت
دشوار ہے ، اور یونہی یہ قول ( بھی مشکل ہے )؛ کہ ماضی وغیرہ سے متصف تولفظ

 <sup>(</sup>١) "حاشية شرح المواقف"، المرصد الرابع، المقصد السابع: في أنّه تعالى متكلم، الجزء الثامن، صـ١٩٣٠.

 <sup>(</sup>٢) "حاشية شرح المواقف"، المرصد الرابع، المقصد السابع: في أنّه تعالى متكلم، الجزء الثامن، صـ٦٠٦ \_

حادث ہی ہےنہ کہ معنی گقد کیم (۱)اھ۔

جب بیاوگ اپنی جرانی سے راضی ہوئے، اور بالآخران کا مرجع وہی جرت کھرا، کاش! بیاوگ سلف کی بیروی پرراضی ہوئے، اگر چہ بخلی اور تخلی کے فرق میں جران رہتے؛ اس لیے کہ بیساری گر بیں اس سے تعلق بیں کہ بخلی ماضی، حال، مستقبل سے بالاتر ہے، اور بیتمام شانمیں تجلیات و کسوات (لباسوں) میں ہیں۔ مستقبل سے بالاتر ہے، اور بیتمام شانمیں تجلیات و کسوات (لباسوں) میں ہیں۔ میں کہتا ہوں: اس جگدان لوگوں کا سلف کے قول سے انحراف اس طرح نہیں جیسے بعد کے مضرین نے آیات متشابہات کی تفییر میں ندہب سلف سے انحراف کیا، اور ندہب سلف کے اندہ کی طرف متشابہات کی مراد کومفؤض کرنا ہے، انحراف کیا اور ندہب سلف کے اندہ کی طرف متشابہات کی ) مراد کومفؤض کرنا ہے، انحراف کیا اور ندہب سلف کے اندہ کی طرف متشابہات کی ) مراد کومفؤض کرنا ہے، انحراف کیا، اور ندہب سلف کے قول اندہ کی کرنا ہے، اندہ کی گر میں کہتا ہوں کا میا کہتا ہوں کا اندہ کی طرف متشابہات کی ) مراد کومفؤض کرنا ہے، اندہ کی گر میں کہتا ہوں کیا گراف کیا اندہ کی کرنا ہے، کیا گراف کیا گراف کیا گراف کیا کہتا ہوں کیا گراف کیا گراف کیا کہتا ہوں کیا گراف کیا گراف کیا گراف کیا کہتا ہوں کیا گراف کیا کہتا ہوں کیا گراف کرنا ہے کرنا ہوں کرنا ہے کرنا ہوں کرنا ہوں کرنا ہوں کرنا ہوں کرنا ہے کرنا ہوں کرنا

[آل عمران: ٧]

ترجمہ کنز الا بمان: ہم اس پر ایمان لائے، سب ہمارے رب کے پاس
ہے ، اور نصیحت نہیں مانے گرعقل والے ؛ اس لیے کہ بیمفسرین تاویل اس طور پر
نہیں لاتے کہ یہی خدائے جلیل کی مراد ہے، وہ تو اس تاویل کی پناواس لیے لیتے ہیں
کہ عام لوگوں کے فہم سے قریب بات کہیں ؛ اس لیے کہ کوئی شر دوسری سے بلکی ہوتی
ہے، اور جودومصیتوں میں جتلا ہووہ ان دونوں میں بلکی کواختیار کرتا ہے، تو یہ بات
ان کے دلوں کے عقیدوں میں مؤر نہیں۔

<sup>(1) &</sup>quot;شرح المقاصد"، المبحث السادس في أنَّه متكلم، صفات القرآن الكريم، الدليل الثالث، الحزء الرابع، صـ٩ ٥ ١\_

ربی بات اس مقام کی تو مسئلہ اصول دین کا ہے، اور اس میں ان الوگوں نے اس کا یقین کیا جوائمہ سکف صالحین کے خلاف ہے، اور اس کو خوب روشن طور پر بیان کیا، اور اپنی کتابوں میں اس کو بحرا اس طور پر کہ وہی فیصلہ گن بات ہے، یہاں تک کہ سکف کا عقیدہ بھو لی بُمری چیز ہوگئی، بلکہ عام لوگوں کے ذبن میں سلف کا عقیدہ بناؤئی بات تھمرا، تو خود بھی تھے اور بہتوں کو پھسلن میں ڈالا، پھر ان کے بعد پھھ بناؤئی بات تھمرا، تو خود بھی تھے اور بہتوں کو پھسلن میں ڈالا، پھر ان کے بعد پھھ ناظف ناقص ذبن اور قاصر فہم والے آئے، تو ان کی بات پر اندھے بہرے ہوگر گر ناظف ناقص ذبن اور قاصر فہم والے آئے، تو ان کی بات پر اندھے بہرے ہوگر گر لا علاج ہے، تو خود بھی گراہ ہوئے اور بہتوں کو گراہ کیا۔ اور جھے اپنی جان کی فتم! بیمرض لا علاج ہے، اور گناہ سے وبھر نے کی طاقت، اور طاعت کی قدرت نہیں، مگر اللہ کی طرف سے جو بگہبان اور بلند وبالا ہے، ہم اللہ تعالی سے ہر حال میں سلامتی ما تگتے طرف سے جو بگہبان اور بلند وبالا ہے، ہم اللہ تعالی سے ہر حال میں سلامتی ما تگتے ہیں۔

ہم نے اس مقصد میں کلام کوطول دیا؛ اس لیے کہ بیہ مقام جائے لغزشِ اَقدام ومعرکہُ اَوہام ہے، تو لوگوں کے قدم بھیلے، پھر پچھ تو میں گمراہ ہو کیں، اور عصمت نہیں، گرانڈ ذوالجلال والاکرام ہے، اُس پر بجروسہ ہے، اوراس سے طلب عصمت ہے، اور ہمار ہے حبیب اوران کی آل واصحاب پرابدتک دائمی افضل دروداور اکمل سلام ہوں۔

کلام اگر چہ کچھ تطویل تک پہنچا، لیکن فائد ہ جلیلہ لا یا، تو روشن حق کا طالب اس سے نداُ کتائے گا، حالانکہ مسئلہ اصول دین کا ہے، اور بیاس کے لیے فو نوگراف کا تھم جاننے سے زیاد و نافع ہے، اور بحمہ اللہ بیمسئلہ شافی طور پر ظاہر ہوگیا، جس کوتم اس رسالہ کے غیر میں نہ یاؤگے، تو اپنے رب کاشکر اداکرو، اور صاحب رسالت پر درودو سلام بحيجو، صلَّى الله تعالى عليه وعلى آله وصحبه ذوي الحلالة.

ہوشیار! خبر دار! ایسا نہ ہو کہ تمہارے قدم تمہیں اُس سے زائل کردیں، تو تم
ہلاکت کے گڑھوں میں پڑ جاؤ گے، اور اللہ ہی میری اور تمہاری ہدایت کا مالک ہے،
اور جبکہ بیر راوِمنزل دشوار ہے، اور پہاڑ کی چڑھائی ناہموار ہے، تو میں تمہارے لیے
پچھ چنیدہ حروف کی تلخیص کر دوں، جس ہے تم (نقاق)(۱) ردی اور نقی کے درمیان
فرق کرلو، تو دلنشین ہونے والی سب سے اچھی بات وہ ہے جو جہل کی گرہ کھولے، وہ
پندیدہ بات جریل امین کے ابوجہل پر حملہ کرنے والی، جب جریل اس کے سامنے
اونٹ کی صورت میں جلوہ گرہوئے، تو گویا کہ لاحق وسابق لوگ اس کے معاملے میں
عیار فرقے ہوگئے:

# قصَّهٔ جبریل میں بطورِ تمثیل چار گروہ کی تفصیل

ایک فرقہ کہتا تھا کہ جبریل تو نہیں مگر کشکھنا اونٹ جس کے لیے دُم اور کو ہان ہے، اور چار پائے، بڑی کھو پڑیوں میں سے صخامت والی کھو پڑی، اور جبریل کا کوئی وجود اس سے پہلے نہ تھا۔ یہ معتزلہ، کرامیہ، اور ضبیث رافضی بولے: قرآن تو یہی آوازیں اور حادث نقوش ہیں۔

دوسرا فرقد ید کہتا ہے کہ: جریل رحمٰن کے مقر ب فرشتے ہیں، اور ان کے

<sup>(</sup>۱) النقاة: فتح نون كساتھ: اس شے كو كتے ہيں جو كھانے كوصاف كركے كھينك دى جاتى ہے، اورا يک قول ميہ ہے كہ: ہرشے كی فقاة اس شے كی ردى چيز ہے سوائے مجور كے؛ كداس ہيں فقاة كا استعال اچھى تجور كے ليے ہوتا ہے اھد مند۔

لیے بیصورتِ جملیہ ای وقت ہے ہے جب سے وہ موجود ہوئے ،اور وہ ہمیشہ اونٹ ہی تھے، اور یونمی اونٹ رہیں گے، اور بیدان لوگوں میں سے جامل متأخرین ہیں جنہوں نے کہا کہ: یہی آ وازیں اور نقوش قر آنِ عزیز ہے، اور بیہ آ وازیں اور نقوش قدیم ،سرمدی ، اُزَلی ، ابکہ ی ہیں۔

تیسرا فرقہ یہ بولا کہ: وہاں چندا شخاص ہیں جن کا نام جبریل ہے، سب کو لفظی یا معنوی اصطلاح پر، یا حقیقت اور مجاز کے طور پر جبریل کہا جاتا ہے، پہلا شخص رسول سے بہت سوال کرنے والا ہے، اور ان میں کا چوتھا بہت طیم ہے، اور متیوں اشخاص کے بارے میں مشہور ہے کہ ان میں سے ایک مککِ مرسکل ہے، اور ان میں سے دوسرا حملہ آ وراونٹ، اور ان میں سے تیسرا اعرابی ہے، بیسب کے سب پہلے شخص بے دوسرا حملہ آ وراونٹ، اور ان میں سے تیسرا اعرابی ہے، بیسب کے سب پہلے شخص پر دلالت کرتے ہیں، جو ان متیوں کو دیکھتا ہے، وہ جلیل القدر فرشتے کو یا دکرتا ہے۔ یہ لوگ اہلی سنت معظمہ کے متکلمین میں سے نوعمر لوگ ہیں، بولے: اللہ کے دوکلام ہیں: وگ اہلی سنت معظمہ کے متکلمین میں سے نوعمر لوگ ہیں، بولے: اللہ کے دوکلام ہیں: قر آن کا إطلاق تین وجو ومفصلہ میں سے ایک پر ہوتا ہے، اور اون سب کے اقوال کو عقل سلیم بغیر کی نزاع کے بلاشیہ دفع کرتی ہے، جیسا کہ تم دیکھتے ہو۔

اللہ نے ایک جماعت کوسیدھی راہ دکھائی توانہوں نے بیمانا کہ نہ دو جریل بیں، اور نہ زیادہ، وہ توایک ہی جریل ہیں، جس طور پر چاہیں جلوہ گر ہوتے ہیں، اور جیسی چاہیں صورت اختیار کرتے ہیں، اور مختلف اَطوار کے حادث ہونے اور لباسوں کے تخیر سے وہ اب رونما نہ ہوئے، تو اونٹ کی صورت میں دیمن پرحملہ آور، اور غریب شہرکی صورت میں ایمان پوچھنے والے، اور دحیہ کی صورت میں وحی لانے والے یقیناً وقطعاً، حتماً وجز ما جبریل بی تھے، نہ کہ شکی دیگر جوان پر دلالت کرتی ہو، یا اُن کی طرف اشار و کرتی ہو، اور بیصورتیں ایک کے بعد ایک رونما ہوئیں، جب جبریل ہوئے موجود نتھیں، اُن صورتوں کے بدلنے سے نہ اِن میں کوئی تبدیلی ہوئی، نہ اُن کے تعد دسے اِن کی ذات محمد وہوئی، اور نہ اُن کے تعد دسے اِن کی ذات محمد وہوئی، اور نہ اُن کے تجد دسے وہ خود محبد وہوئے۔

یہ جبیا کہ تم دیکھتے ہو، کھراحق اور روشن کی ہے، عقل سلیم اِس کے سواکسی میں کا رہی ہوگی۔

بیجبیها که تم دیکھتے ہو، نگھراحق اور روشن کیج ہے، عقلِ سلیم اِس کے سواکسی اور طرف ماکل نہیں ہوتی ، اور اس کے سوا کوئی اُور بات قبول نہیں کرتی ، اور کسی ماسوا کی طرف متوجہ نہیں ہوتی۔

جمارے ائمہ سکف کا قول ہے کہ: قرآن واحد جقیقی ، اُزَلی ہے ، اور وہ تمام جلوہ گا ہوں کے صدوث جلوہ گا ہوں کے صدوث کا کوئی اثر نہیں ، اور اُن جلوہ گا ہوں کے صدوث کا کوئی اثر نہیں ، اور اُن جلوہ گا ہوں کی کثرت سے اِس کلام کی وحدت پر کوئی ضرر نہیں ، اور اُن جلوہ گا ہوں میں غیر قرآن کا نام ونشان نہیں ، اور قراءت ، کتابت ، حفظ ، ساعت ، زبانیں ، انگلیاں ، ول اور کان سب کے سب حادث اور ہدف بختر ہیں ۔

مقروء، مکتوب محفوظ اور مسموع حقیقة اور واقعة و بی قرآنِ قدیم ہے۔ گھر میں اس کے سواکوئی رہنے والانہیں، اور یہ عجیب بات ہے کہ وہ کلامِ قدیم اُن جلوہ گاہوں میں حلول نہیں کئے ہوئے ہے، اور یہ جلوہ گاجیں اِس ( کلامِ قدیم) سے خالی مجھی نہیں، اور وہ اُن جلوہ گاہوں سے متصل نہ ہوا، اور یہ جلوہ گاجیں اُس سے جدا نہیں، اور یہ وہ راز ہے جے عارف ہی مجھتے ہیں۔

﴿ وَتِلْكَ الْأَمْثَالُ نَضُرِ بُهَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهَا إِلَّا الْعَالِمُونَ ﴾

[العنكبوت: ٤٣]

اور بیمثالیں ہم لوگوں کے لیے بیان فرماتے ہیں،اور اِنہیں نہیں سیجھتے مگرعلم لے۔ (ترجمہ کنزالا بمان)

کی طرح ہے،اس کوعارف باللہ اللہ علی جھے گوہر) کی طرح ہے،اس کوعارف باللہ ای جانتے ہیں، تو جب عرفاءاس کوزبانوں پرلاتے ہیں تواس کا اٹکاروہی کرتے ہیں جواللہ سے غافل ہیں۔ رواہ فی "مسند الفردوس" عن أبي هريرة عن النبي صلّى الله عليه وسلّم (۱)۔

مسئلہ اگر چہ دشوار ہے دشوار تر تھا، لیکن میں نے اس کے واضح کرنے میں کوئی گئی نہ چھوڑی، یہاں تک کہ بعونہ تعالی ایسا ہو گیا کہ اس کی رات اس کے دن کی طرح روثن ہے، بلکہ توضیح کے اجالا کی وجہ ہے چراغ ہے مستغنی ہے۔

### تنقيح مُبحث وخلاصة كلام

مختصریہ کہ حرف مبین مجھ سے من کر یاد کرلے! پیہ بات مختصر یہ کہ حرف مبین مجھ سے من کر یاد کرلے! پیہ بات مختصر دل سلامت لایا! گی جس دن مال اور بیٹے کام نہ آئیں گے، ہاں وہ جواللہ کے حضور دل سلامت لایا! (وہ بات بیہ ہے) بے شک تو اگر ہیہ کہے کہ: حضرت جبریل اونٹ کے رونما ہونے سے ابھی ابھی موجود ہوئے وہ اونٹ ہی ہیں، تو ٹو کھلی ابھی موجود ہوئے وہ اونٹ ہی ہیں، تو ٹو کھلی گراہی میں پڑا، اور اگر ٹو بیہ کہے کہ: اونٹ جبریل نہیں، بلکہ شکی دیگر ہے جو جبریل پر دلالت کرتی ہے، تو ٹو نے کھل بہتان با ندھا، ہاں یوں کہہ!: ''وہ جبریل ہیں جواونٹ کی دلالت کرتی ہے، تو ٹو نے کھل بہتان با ندھا، ہاں یوں کہہ!: ''وہ جبریل ہیں جواونٹ کی

 <sup>(</sup>۱) "الفردوس بمأثور الخطاب"، الديلمي (ت٥٠٩هـ)، تحقيق السعيد بن
 بسيوني زغول، ر: ٢٠٨٦ / ٢١٠١، دار الكتب العلمية، بيروت ١٩٨٦م، ط١\_

صورت میں جلوہ گرہوئے''،اب یونہی اگر تُو یہ گمان کرے کہ: قرآن مکتوب یا مقروء کے صدوث کی وجہ سے حادث ہے، یا یول کے کہ: قرآن نقوش اور آ وازوں کی صورت میں اُزّل ہے ہے، تو تُو ہے شک حق سے پھوک گیا، اور اگر یول کیے کہ: مکتوب، مقروء،اللّٰہ کا کلام اُزّلی نہیں، بلکہ الی چیز ہے جو غیرِ قرآن ہے، وہ اس کے معنی اوا کرتی ہے، تو ہے شک تُو نے بڑا جھوٹ بولا، باں یول کہہ!:''حقیقت میں یہ وہی قرآن ہے جوان صورتوں میں جلوہ گرہے''۔ایے، ی جب بھی کوئی شبہ تجھے اِس مقام میں لگے تو اُس کو صدیم فِی کُل (اونٹ کے قصہ ) پر پیش کرا، تیرے او پر روشن حالت میں میں جوجائے گی، اور تو فیق نہیں مگر اللّٰہ تنہ ہان بلند و برتر کی طرف ہے۔

تنهبیں معلوم ہونا جا ہے کہ میں نے اس مبحث عظیم وجلیل ور فیع واعلیٰ کا سچھ مضمون مقدمهُ ثانيه مين" ميزان الشريعة الكبرى" كي عبارت تك بي لكصالحا، كجر جب غخيهٔ سيادت وطهارت، نور ديدوُ فضل ومهارت، عالم جليل، سيرجميل، ناصر سقت ،کاسر صلالت، حامی ملت ، ماحی بدعت ، یکتائے أجلّه ، بلا لوں میں چود ہویں کے جا ند، ہمارے بیارے اور ہمارے دوست اور ہماری راحت جان، ہماری روح کا سرور، شریف، یا کیزه، باریک بین وبلند، عالی منزلت، صاحب فخرِ جلی اور نورمَلکی والے سیدا ساعیل خلیل آفندی محافظ کتب خانهٔ حرم مکی هظه الله تعالی (الله تعالی ان کے آستانے کو ہرطرف ہے آنے والے طالبان علم کا مرجع کرے، اور ان کے قلم کو اليي سيف ملول بنائے جو و بابيري گر دنوں كے سواكوئي نيام نه د يجھے، آمين!) نے ہمیں اپنی زیارت ہے مشر ف کیا بتاریخ عامحرم الحرام سے اے اور میں نے ان کے لیے رسالہ 'الکشف شافیا'' کا عربی میں ترجمہ کیا جو پہلے اردوز بان میں تھا، اور

میں اس قابو میں ندآنے والے مشکل مسئلہ تک پہنچا، تو میں نے اس میں بیہ مباحث عالیہ زیادہ کیں، توسید معروح نے بیہ پسند کیا (اللہ انہیں ان کی رونق کے ساتھ باقی رکھے) کہ بیہ رسالہ مستقل اُس سے علیحدہ کیا جائے، تو میں نے اِن مَباحث کے شروع میں ایک مختفر خطبہ بڑھایا؛ تا کہ جو چاہے اس کو جداگانہ رسالہ کرے، اور مقدمہ ٹانیہ میں ای پراختصار کرے جو وہاں ہے، اور اس رسالہ کو بلحاظ تاریخ ''انوار الممان فی تو حید القرآن' (۱۳۳۰ھ) نام دے، اور سب خوبیاں اللہ تعالیٰ کے لیے ایمان فی تو حید القرآن' (۱۳۳۰ھ) نام دے، اور سب خوبیاں اللہ تعالیٰ کے لیے بیں، اور ای کی مدد مطلوب ہے۔

تمت بالخير